

تفسیر بیضاوی پہلا پارہ نصف اول  
پرچہ تفسیر درجہ عالیہ (طلبہ) کا بہترین حل

سوالاً جواباً

# تَفْهِيمُ الْبَيْضَاوِي

از افادات  
استاذ اعلیاء حضرت علامہ  
مولانا محمد صدیق ہزاروی

تحریر و ترتیب  
مولانا محمد جنید فاضل جامعہ نظامیہ رضویہ لاہور

## مکتبہ اہل سنت

جامعہ نظامیہ رضویہ اندر و ان لوہاری گیٹ لاہور

فون: 042-37634478, 0300-6346344

<https://archive.org/details/@zohaibhasanattari>

علماء اہلسنت کی کتب Pdf فائل  
میں ڈاؤن لوڈ کرنے کے طیکرائیں  
پر ان چینل و گروپ کو جوائیں  
کریں

<https://telegram.me/Tehqiqat>

<https://telegram.me/faizanealahazrat>

<https://telegram.me/FiqaHanfiBooks>

<https://t.me/misbahilibrary>

آرکاپونک

<https://archive.org/details/@zohaibhasanattari>

[https://archive.org/details/@muhammad\\_tariq\\_hanafi\\_sunni\\_lahori](https://archive.org/details/@muhammad_tariq_hanafi_sunni_lahori)

بلوگپورٹ نک

<http://ataunnabi.blogspot.in>

پرچہ تفسیر درجہ عالیہ (طلیہ) تنظیم المدارس کا  
چار صد سے زائد سوالات میں جوابات پر مشتمل بہترین حل

# تفسیر البیضاوی

تفسیر بیضاوی پہلا پارہ نصف اول

سوالاً جواباً (اردو)

از اقدامات

استاذالعلماء شیخ التفسیر

حضرت علامہ مولانا محمد صدیق ہزاروی دامت فیوضہم

تحریر و ترتیب

مولانا محمد جنید

مکتبہ تنظیم المدارس (الملست) پاکستان

جامعہ نظامیہ رضویہ اندرودن لوہری دروازہ لاہور 7634478

جملہ حقوق بحق مرتب محفوظ بین

نام کتاب : تفہیم البیضاوی ☆

(پسلاپارہ نصف اول سوال جوابا)

شیع التفسیر حضرت علامہ مولانا ☆

محمد صدیق ہزاروی صاحب مدظلہ ☆

مولانا محمد جنید صاحب ☆

صفحات 256 ☆

240 پڑی ☆

محمد واحد علیش سعیدی کیوں نگ ☆

ناشر

مکتبہ تنظیم المدارس

جامعہ نظامیہ رضویہ اندر ون لوہاری ذر روازہ لاہور

فون : 7657842-7634478

بسم اللہ الرحمن الرحیم

### تقدیم

کسی دماغے میں درس نظامی پر مشتمل کتب مخفی حصول علم کی خاطر پڑھی جاتی ہے۔ قبیل اس لیے طالب علم ہر کتاب کی زیادہ سے زیادہ شروع حاصل کرنے اور ان کے مطالعہ کی کوشش کرتا بلکہ اساتذہ کرام سے استفسار کا خاطر یقہ بھی رائج تھا۔

لیکن جب سے درس نظامی کی اساد پر ملازمتوں کا حصول اور دیگر شعبہ حیات میں دخیل ہونے کا سلسلہ شروع ہوا امتحانات میں نہ صرف کامیابی بلکہ اچھے نمبروں میں کامیابی کو پیش نظر رکھنا بھی ضروری ہو گیا۔

ان حالات میں اعتدال کی راہ اختیار کرنے والے اساتذہ و طلبا نے ایک طرف درس نظامی کا نصاب پڑھنے پڑھانے اور دوسری جانب امتحان میں کامیابی کے لیے ضروری ذرائع اختیار کرنے کی راہ اپنائی ہے تاکہ طالب علم مخفی خلاصہ جات پر اکتفا کی وجہ سے علم سے بے بیہرہ بھی نہ ہو اور امتحانات میں اچھے نمبروں میں کامیابی بھی حاصل کرے۔

الحمد للہ! اہل سنت و جماعت کی ممتاز دینی درسگاہ جامعہ نظامیہ رضویہ لاہور میں درس نظامی کے نصاب میں شامل نصاب بالاستیعاب پڑھایا جاتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ طلباء کو امتحانات کی تیاری کے لیے ضروری سوالات و جوابات پر مبنی لشکر پر مہیا کرنے کی کوشش بھی کی جاتی ہے۔

اسی سلسلے کی ایک کڑی درجہ عالیہ کے پرچہ تغیر کے سلسلے میں یہ کتاب ”تغییم لمیھاوی“ آپ کے ہاتھوں میں ہے راقم نے ۲۰۰۰ء میں موقوف علیہ کے طلباء کو تغیر بیقاوی پڑھاتے ہوئے نصابی حصہ کو سوالات کی صورت میں لکھوا یا اور جامعہ کے ہونہاں

ذیں اور مختی طالب علم مولانا محمد جنید زید نجده جو چند دنوں تک سند فراغ اور دستار فضیلت سے مشرف ہونے والے ہیں نے ان سوالات کے جوابات کو تحریری شکل دی اور اب افادہ علم کے لیے طباعت کے بعد یہ کتاب آپ کے پاس پہنچ چکی ہے۔

مولانا محمد جنید زید مجدد ایک دیندار گھرانے کے جسم و چراغ ہیں ان کے والد ماجد محتی پر ہیز گار اور علم دوست شخصیت ہیں جنہوں نے مولانا موصوف کے علاوہ اپنے دیگر بچوں کو بھی حصول علم کی شاہراہ پر کامن کر رکھا ہے۔

اللہ تعالیٰ مولانا محمد جنید سلمہ اللہ کو مستقبل میں دین میں کی خدمت کی توفیق رفق عطا فرمائے آمین۔

طلبائے کرام کی خدمت میں گزارش ہے کہ وہ اصل کتاب مخت سے پڑھیں اور اس مجموعہ سے امتحان کی تیاری کے لیے استفادہ کریں۔ تا کہ وہ علمی دولت سے مالا مال ہو سکیں اللہ تعالیٰ ہم سب کو علم دین کے حصول اور اس کی تبلیغ و تدریس کی ہمت و توفیق عطا فرمائے۔

آمين بحاجة بنبيه الكرير عليه النجية والتسليم

محمد صدیق ہزاروی

۱۴۲۲ھ

۲۰۰۴ء بزور جمیع المبارک

## امام بیضاوی اور تفسیر بیضاوی

تفسیر "نوادر التنزیل و اسرار التاویل" المعروف تفسیر بیضاوی کے مصنف ابوسعید (ابو الحنیف) عبد اللہ بن عمر بن محمد بن علی غالباً ساتویں صدی ہجری کے نصف اول میں شیراز کی مقاوماتی بستی "بیضا" میں پیدا ہوئے اور اسی نست سے آپ بیضاوی کہلاتے ہیں۔

امام بیضاوی رحمہ اللہ ایک علی خاندان کے چشم وچار غستے آپ کے والد ماجد عمر بن محمد ابو بکر بن سعد کے عہد میں قاضی کے عہدے پر فائز رہے۔

امام بیضاوی نے ابتدائی تعلیم اپنے وطن مالوک میں حاصل کی اور بعد میں تبریز چلے گئے۔

تاج الدین سکل کا بیان ہے کہ تبریز میں ایک علی مجلس میں امام بیضاوی شریک ہوئے چونکہ آپ اس شہر میں غیر معروف تھے اور کسی سے شناسائی نہ تھی اس لیے مجلس کے آخر میں میں بیٹھ گئے مدرس نے دوران مدرسی ایک لطیف نکتہ بیان کیا اور سامنے اس کی وضاحت کرنے لیے استفسار کیا امام بیضاوی اپنی جگہ سے اٹھے اور اس عمدگی سے بحث کی کہ خود مدرس حیران رہ گئے مدرس نے کہا ان ہی لفظوں میں ایک بار پھر بحث دھرا دیجئے چنانچہ امام بیضاوی نے گفتگو دھرا دی اور فرمایا اس بحث میں ایک غلطی ہے آپ اس کی لمحے کیجئے مدرس لا جواب ہو گئے اہل علم کی اس مجلس میں وزیر مملکت موجود تھا اس نے علامہ بیضاوی کو قریب بلا یا اور احوال دریافت کیے امام بیضاوی نے عہدہ قضا کے لیے درخواست کی تو وزیر نے خلعت فاخرہ سے نواز اور عہدہ قضا پر فائز ہو گئے۔

(تذکرہ مصنفوں درس نظامی ص ۱۶۱)

یہ بھی ذکر کیا گیا ہے کہ آپ نے ایک بزرگ شیخ محمد بن محمد بختیاری کی معرفت

دوبارہ عہدہ قضا کی خواہش کی شیخ نے سفارش کی لیکن ساتھ ہی یہ بھی کہا کہ یہ ایک فاضل عالم  
مزین ہے جو امیر کے ساتھ نہ (آگ) میں مصلے کی جگہ چاہتا ہے ان الفاظ کا قاضی بیضاوی  
پر گھر اثر ہوا جس سے انہوں نے عہدہ قضا کا خیال ترک کر دیا اور شیخ کی صحبت میں رہ کر  
روحانی تربیت حاصل کی۔ (تاریخ تفسیر مفسرین ص ۲۱۹)

حضرت قاضی بیضاوی کی یادگار کتب (تصانیف) درج ذیل ہیں۔

- (۱) شرح مصانع امام بنوی (حدیث)
- (۲) طوایع الانوار فی اصول الدین (علم کلام)
- (۳) المصاحف فی اصول الدین (علم کلام)
- (۴) الایضاح فی اصول الدین (علم کلام)
- (۵) شرح الحصول (امام رازی کی تالیف الحصول کی شرح اصول فقہ سے متعلق ہے)
- (۶) شرح المختب (اصول فقہ)
- (۷) شرح مختصر ابن حاجب (اصول فقہ)
- (۸) منہاج الوصول الی علم الاصول (اصول فقہ)
- (۹) شرح المعتبر لابی اسحاق شیرازی (۲ جلد)
- (۱۰) الفتاویۃ المقصویۃ فی دریۃ الفتوی۔
- (۱۱) الحمدیب والأخلاق فی التصوف۔
- (۱۲) شرح الکافیہ (ابن حاجب کی مشہور کتاب کافیہ کی شرح)
- (۱۳) کتابہنی المنطق
- (۱۴) مختصر فی الحجۃ
- (۱۵) لب المیاہ فی علم الاعرب

(۱۶) مفہوم و تعارف  
 (۱۷) انوار المتریل و اسرار التاویل۔

(تذکرہ مصنفوں درس نقائی ص ۱۷۲)

### تفیریضیادی

قائی بیضاوی کی تصنیف تفسیر بیضاوی کا مکمل نام ”انوار المتریل و اسرار التاویل“

۔۔۔

آپ نے اپنی تفسیر کے آغاز میں سبب تالیف پر روشی ذاتی ہوئے  
 لکھا ہے کہ:

”لیے عرصے سے دل کی آرزو تھی کہ فتنہ تفسیر میں ایک ایسی کتاب  
 لکھوں جو ان اقوال کے انتخاب پر مشتمل ہو جو محلیہ کرام تابعین  
 عقایم اور دوسرے سلف صالحین سے منقول ہوتے چلتے آرہے ہیں۔

نیز وہ کتاب لطیف نکات اور عمدہ لطائف پر مشتمل ہو جنہیں میں نے یا  
 پہلے ائمہ تفسیر نے استنباط کیا ہے۔ اس کتاب میں متواتر قراءتوں کے  
 علاوہ ان شاذ قراءتوں کا بیان ہو جو معتبر قاریوں سے روایت ہوتی  
 چلی آرہی ہیں۔ میرے علمی سرمائے کی اس براہ میں رکاوٹ تھی۔

یہاں تک کہ استخارے کے بعد میرے دل نے مصمم ارادہ کر لیا کہ  
 جس کام کی عرصہ سے خواہش ہے اسے عزم بالجزم کے ساتھ شروع  
 کر دوں اس نیت کے ساتھ کہ جب اس کتاب کو مکمل کر لوں تو اس کا  
 نام ”انوار المتریل و اسرار التاویل“ رکھوں۔“

## تفسیر بیضاوی کے مآخذ و مراجع

قاضی بیضاوی علیہ الرحمۃ نے عام طور پر اعراب، معانی اور بیان کی بحثیں تفسیر کشاف سے اخذ کی ہیں حکمت کلام کی بحثیں امام رازی کی تفسیر کبیر سے اور احتفاظ و لغت کی لطیف بحثیں مفردات امام راغب اصبهانی سے لی ہیں۔ نیز اپنی طرف سے عمدہ لطائف و نکات کا اضافہ کر دیا ہے۔ جس سے کتاب کو لازدال شہرت اور مقبولیت نصیب ہوئی ہے۔ مگذشتہ سات سو سال سے یہ تفسیر علمائے کے ذریعہ مطالعہ اور ذریعہ درس چلی آ رہی ہے جو اس کی مقبولیت کی واضح دلیل ہے۔

## تفسیر بیضاوی پر علمی کام

تفسیر بیضاوی پر کثرت سے حواشی و تعلیقات لکھی گئیں ہیں۔ حاجی خلیفہ نے کشف الطعون اور نواب صدیق حسن خان نے "الاکسیر" میں بہت سے حواشی و تعلیقات کا ذکر کیا ہے۔ ہم بطور اختصار چند ایک کا ذکر کرتے ہیں۔

(۱) حاشیہ شیخ الحجی الدین (۹۵۱ھ) آنہ جلد و میں بہت ہی مفید اور آسان ہے۔  
 (۲) حاشیہ شیخ مصلح الدین تین جلد و میں ہے جسی سلطان محمد فاتح ترکی کے استاذ تھے اس حاشیے میں حواشی کشاف کی تلخیص پائی جاتی ہے۔

(۳) حاشیہ قاضی ذکریا انصاری (۹۱۰ھ) اس میں صرف احادیث موضوع اور غیر صحیح پر تنبیہ کی گئی ہے جو مصنف نے دوسرے مفسرین کی اتباع میں نقل کی تھیں۔

(۴) حاشیہ علامہ جلال الدین سیوطی (۹۱۱ھ) انہوں نے اس کا نام "نواہیں الابکار و شواہد الافکار" رکھا ہے یہ صرف ایک جلد میں ہے۔

(۵) حاشیہ ابوالفضل قریشی کی مشہور بہ گاز رذنی (۹۳۱ھ) یہ انتہائی لطیف اور ذریق

حاشیہ ہے۔ علماء درسین میں متداول ہے۔

(۶) حاشیہ شمس الدین محمد بن یوسف کرمی (۸۶۷ھ)

(۷) حاشیہ شیخ صبغۃ اللہ اے اخبارہ حواشی نے نقش کر کے لکھا گیا ہے۔

(۸) حاشیہ محمد بن جلال الدین شرودی دو جلدیں میں ہے۔

(۹) حاشیہ ملا عوض (۹۹۳ھ) یہ تقریباً تیس جلدیں میں ہے۔

(۱۰) حاشیہ شیخ ابی بکر احمد بن صالح حنفی (۱۱۷ھ) اس کا پورا نام الحسام الماضی فی الیضاح غریب القاضی ہے۔ اس میں زیادہ تر تفسیر بیضاوی کے الفاظ غریبہ کی تشریح ہے۔

(۱۱) تعلیقات و حواشی ملا خسرو (صرف ایک پارہ)

(۱۲) حاشیہ شیخ شہاب الدین خفاجی۔ آٹھ جلدیں میں ہے اور ہماری رائے میں بیضاوی کے تمام حواشی میں سب سے فائی اور عمدہ ہے۔

(۱۳) تعلیق میر سید شریف جرجانی المتوفی ۸۱۶ھ

(۱۴) تعلیق شیخ الشیوخ سید محمد گیسودر آزاد المتوفی ۸۲۵ھ

بروکلین نے تمام شروح و حواشی کی تعداد تراہی ہتھی ہے اور ان کی فہرست مرتب کی ہے۔

خلاصہ یہ کہ تفسیر بیضاوی کو کتب تفسیر میں بہت اہمیت حاصل ہے اور یہ کشاف کے مقابلے میں علماء اہل سنت کا عظیم شاہکار ہے۔ اگر مصنف تفسیر کے علاوہ باقی کتابیں نہ بھی لکھتے تو یہی تفسیر ان کے علمی مقام کو روشن کرنے کے لیے کافی تھی۔

(علم تفسیر اور مفسرین ص ۲۱۶-۲۱۹)

امام بیضاوی رحمۃ اللہ نے ۶۸۳ھ یا ۱۲۸۰ء یا ۱۲۸۲ء میں تبریز

میں انتقال کیا اور اپنے شیخ کے پہلو میں دفن ہوئے۔

## تفسیر و تاویل

نوٹ: تفسیر و تاویل سے متعلق یہ تمام بحث علامہ مشائی الحمد چشتی شیخ الحدیث جامدہ اسلامیہ عربیہ انوار العلوم مکان کی تصنیف الطیف "علم تفسیر و مفسرین" سے من و عن نقل کی گئی ہے ہم حضرت شیخ الحدیث کے متنوں ہیں۔

### تفسیر کی لغوی تحقیق

تفسیر کا مادہ فرے ہے اس میں کھولنے اور بیان کرنے کا مفہوم پایا جاتا ہے۔

تفسیر اور تفسیر میں سبی مفہوم مبالغہ کے ساتھ پایا جاتا ہے لیکن زیادہ وضاحت اور کشف و بیان۔

اہل لغت کے ہاں یہ کلمہ ہے "کل شئی یعرف یہ تفسیر الشئ و معناہ فہو تفسرته" ہر وہ چیز جس سے دوسری چیز کا مفہوم واضح ہو سکے وہ اس کے لیے تفسرہ کہلاتی ہے۔ قرآن مجید میں لفظ تفسیر کا اطلاق مطابق مطابق قرآن پر بھی آیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہوا و لا یأتونک بمثل الا جننک یا الحق و احسن تفسیرا۔ (فرقان: ۳۳)

ترجمہ: اور یہ لوگ کیا ہی عجیب سوال آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں ہم ٹھیک اور وضاحت میں بڑھا ہو اجواب آپ کو عنایت کرتے ہیں۔

قرآنی مطابق پر تفسیر کا اطلاق اس لیے کیا گیا ہے کہ ان میں حق کو کھول کر بیان کیا گیا ہے اور کسی قسم کا ابہام باقی نہیں رکھا گیا۔

بعض حضرات نے تفسیر کو سفر سے مقولہ مانا ہے اور وجہ مناسبت میں یہ تکلف کیا ہے کہ جس طرح سفر ہمسفر کے اخلاق کو واضح کر دیتا ہے اس طرح علم تفسیر سے بھی معانی قرآن کی وضاحت ہو جاتی ہے لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ توجیہ بھل تکلف پر مبنی ہے۔

کیونکہ جب تفسیر کے لیے کلمہ فرمادہ بننے کی صلاحیت رکھتا ہے اور معنی میں اشراک بھی موجود ہے تو اتنی دور جانے کی کیا ضرورت ہے؟ اس سلسلے میں امام راغب اصفہانی کی رائے یہ ہے کہ نسخہ کا مادہ اعیان و اشخاص کے اظہار کے لیے ہے اور فرمادہ معنی محتول کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ (مفردات راغب ص ۳۸)

### تفسیر کا اصطلاحی مفہوم

علماء تفسیر نے اپنے ذوق کے مطابق مختلف تعریفیں کی ہیں بعض نے اختصار سے کام لیتے ہوئے کہا "ہو علم باحث عن معنی نظم القرآن بحسب الطاقة البشرية" (کشف الظفون جلد اول ص ۲۲۷)

علام ابو حیان اندلسی نے تفصیل سے کام لیتے ہوئے کہا

ہو علم يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن ومدلولاته راحكامها الافرادية والتركيبية ومعانيها التي تحمل عليها حالة التركيب وتنعيمات لذلك۔ (مقدمة تفسیر المحرر الحميط ص ۲۷ مطبوعة التصریح بالغیر ریاض)

ترجمہ: علم تفسیر و علم ہے جس میں درج ذیل امور سے بحث کی جاتی ہے۔

(۱) الفاظ قرآن کو ادا کرنے کا طریقہ (۲) الفاظ کے مدلولات کا علم

(۳) الفاظ کے مفرد اور مرکب ہونے کی حالت میں مختلف احکام کی معرفت۔

(۴) ان معانی کی پیچان جو ترکیب کی حالت میں الفاظ سے مراد ہوتے ہیں۔

(۵) دوسرے مسممات و متعلقات مثلاً نسخ کی پیچان اور اساب نزول وغیرہ کا علم۔

### علم تفسیر کا موضوع

علم تفسیر کا موضوع کلام لفظی ہے جو حضرت رسول کریم ﷺ پر متفرق اوقات میں

اتارا گیا۔ چنانچہ صاحب کشف الطیون فرماتے ہیں۔

موضوع: کلام اللہ سبحانہ و تعالیٰ الذی هو منبع کل حکمة و مدن کل فضیلۃ (کشف الطیون جلد اول ص ۲۷)

ترجمہ: علم تفسیر کا موضوع اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا کلام ہے جو ہر حکمت کا سرچشمہ اور ہر فضیلۃ کی کان ہے۔

### غرض و غایت

علم تفسیر کی غایت یہ ہے کہ طاقت بشری کے مطابق کلام الہی کے معنی مرادی کی معرفت حاصل کر کے اس پر عمل کیا جائے تا کہ دارین کی سعادتیں حاصل ہو سکیں۔ جیسا کہ صاحب کشف الطیون رحمۃ اللہ علیہ نے تصریح فرمائی ہے۔

التوصل الی فہم معانی القرآن و استباط حکمه لیفاز به الی

السعادة الدنيا والآخرۃ (کشف الطیون جلد اول ص ۲۷)

ترجمہ: معانی قرآن کی صحیح فہم تک پہنچنا اور حکم کا استباط کرنا تا کہ دنیا اور آخرت کی سعادت حاصل ہو۔

### علم تفسیر کی اہمیت

علم تفسیر کی اہمیت اس کے موضوع سے ظاہر ہے۔ وہ علم جس میں کلام رب جل جل کے معنی مرادی سے بحث کی جائے یقیناً وہ انتہائی اعلیٰ اور اشرف ملوم میں سے ہو گا۔

حضرت رسول اللہ ﷺ نے تعلیم قرآن کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرمایا۔

خیر کم من تعلم القرآن و علمہ (مشکوہ المصابیح ص ۱۸۳)

ترجمہ: تم میں بہتر وہ ہے جو قرآن کریم کو سیکھے اور سکھائے۔

ظاہر ہے کہ قرآن سکھانے میں قرآنی مطالب کی تشریع و تفسیر بھی داخل ہے۔  
یہی وجہ ہے حضور ﷺ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے لیے دعا کرنے ہوئے فرمایا۔  
اللهم علمنہ الكتاب۔ یا اللہ ان کو کتاب کا علم عطا فرما۔ (صحیح بخاری ج ۱ ص ۵۳)

ایک اور روایت میں آتا ہے

اللهم فقهہ فی الدین و علمہ التاویل (سان العرب ج ۱ ص ۳۳)

ترجمہ: اے اللہ ابن عباس کو دین کی سمجھو اور تاریخ قرآن کا علم عطا فرما۔

قرآن نہیں ایک بہت بڑی نعمت ہے حضرت علی رضی اللہ عنہ تحدیث نعمت کے طور پر فرمایا کرتے تھے کہ ہمارے پاس قرآن ہے اور وہ فہم ہے جو اللہ تعالیٰ کسی بندے کو قرآن کریم سمجھنے کے لیے عطا فرماتا ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ روایت ہے کہ ایک بار آپ نے حضرت جابر بن عبد اللہ النصاری رضی اللہ عنہ کی تعریف کی۔ کسی نے عرض کیا آپ ان کی تعریف کرتے ہیں حالانکہ آپ کا اپنا مقام بہت بلند ہے۔ فرمایا جابر کے پاس اس آیت قرآنی کا صحیح علم ہے جو سورہ فصل کے آخر میں ہے۔

ان الذي هررض علىك القرآن لرادك الى معاد (القصص: ۸۵)

ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ جس نے آپ پر قرآن فرض کیا آپ کو واپس لوٹنے کی وجہ (مکہ) کی طرف خرود رہیں لے جانے والا ہے۔

صحابہ کرام کی طرح تابعین بھی اس علم کی اہمیت پر بہت زور دیتے تھے۔ چنانچہ حضرت مجاہد رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔

”أَحَبَ الْغُلْقَ الْأَنْجَلِيَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا نَزَّلَ“ (مقدمہ تفسیر قرطبی ص ۲۶)

ترجمہ: اللہ کی مخلوق میں وہ شخص سب سے زیادہ پسندیدا ہے جو اس کی نازل شدہ کتاب کا صحیح علم رکھتا ہو۔

مشور تاگی جناب شعیی نے جناب سر ورق رضی اللہ عنہ کے تعلق بیان کیا کہ وہ ایک آئسٹ کی تفسیر کے لیے بصرہ تشریف لے گئے معلوم ہوا کہ اس کی تفسیر جانے والا ملک شام میں ہے اپنے دہان سے ملک شام کا سفر کیا۔ (مقدمہ تفسیر فتح القدر و تفسیر قرطبی) سعید بن جبیر کہتے ہیں:

من قراء القرآن ثم لم يفسره كان كلام عجمي أو كلام عرب

(مقدمہ تفسیر ابن جریح ۸۱)

ترجمہ: جس نے قرآن پڑھا پھر اس کی تفسیر نہیں کی وہ اندھے کی طرح ہے یا جاہل بدو کے مشاہب ہے۔

لیاں بن محاویہ کہتے ہیں وہ لوگ جو قرآن پڑھتے ہیں اور اس کی تفسیر نہیں جانتے اس قوم کی طرح ہیں جن کے پاس رات کو بادشاہ کا تحریری فرمان پہنچ اور ان کے پاس جمی اغاثہ ہو جس کی روشنی میں اسے پڑھ سکیں۔ غرضیکہ علم تفسیر انتہائی اہم اور ضروری ہے اس علم کے بغیر قرآن مجید کا صحیح مفہوم نہیں سمجھ سکتے۔

تاویل کا مفہوم اور تفسیر سے اس کی نسبت

تفسیر سے متعلقہ امور بیان کرنے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تاویل کا مفہوم اور تفسیر سے اس کی نسبت کو واضح کیا جائے۔

علماء اہل لغت کی تصریح کے مطابق لفظ تاویل اول سے مشتق ہے اس کے معنی رجوع کرنے کے آتے ہیں۔ یا بالاتر سے مأخوذه ہے جس کے معنی سیاست اور تدبیر امور کے آتے ہیں۔ (السان العرب ج ۱۱ ص ۳۲۲)

کتاب میں میں لفظ تاویل انجام اور عاقبت کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ هل ینظرون الا تاویلہ (الاعراف ۵۲)

زجاج اس کے مفہوم کی وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے۔

هُل يَنْظَرُونَ إِلَىٰ مَا يَوْرُونَ إِلَيْهِ أَمْرُهُمْ مِنَ الْبَعْثَ

(تاج الغرور حج ۷۱۵)

”کیا وہ فحکر ہیں اس چیز کے جس کی طرف ان کا معاملہ لوٹایا جائے گا۔ یعنی

بعث اور حشر وغیرہ“

ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا

فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ

وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا۔ (النساء: ۵۹)

ترجمہ: اگر تمہارا کسی امر میں نزاع ہو جائے تو اے اللہ اور رسول کی طرف لوٹا وہ اگر تم اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان رکھتے ہو۔ یہی امر اچھا ہے اور انعام کے اعتبار سے سب سے بہتر ہے۔

کلام کے معنی مرادی پر لفظ تاویل ہمارے اصطلاحی معنی میں استعمال ہوا ہے۔

چنانچہ آیات قشایبات کے بارے میں فرمایا۔

وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمِنًا بِهِ (آل

عمران: ۷)

ترجمہ: اس کی تاویل کو نہیں جانتا مگر اللہ تعالیٰ اور پنجہ علم رکھنے والے کہتے ہیں ہم اس پر ایمان لائے۔

تعبر خواب کے لیے بھی قرآن مجید نے تاویل کا لفظ استعمال کیا ہے۔ چنانچہ

ارشاد ہے۔

قَالَ يَا أَبْتَ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايِيْ مِنْ قَبْلِ (یوسف: ۱۰۰)

”یوسف علیہ السلام نے کہا یہ میرے خواب کی تعبیر ہے۔ جو میں نے بہت پہلے دیکھا تھا۔“

امن منظور نے لسان العرب میں حضرت علی کا یہ قول نقل کیا ہے جو انہوں نے خوارج کے خلاف جہاد کے موقع پر ارشاد فرمایا تھا۔

نَحْنُ ضَرِبْنَا كُمْ عَلَى تَنْزِيلِهِ فَالْيَوْمَ نَضْرِبُكُمْ عَلَى تَاوِيلِهِ

(لسان العرب ج ۱۱ ص ۳۳)

ترجمہ: ہم نے اس سے پہلے تمہارے خلاف تکوار چلائی تھی کیونکہ تم تنزیل قرآن کے بغیر تکhab تمہارے خلاف اس لیے جہاد کر رہے ہیں کہ تم تاویل قرآن کے منکر ہو۔  
تاویل و تفسیر کے مابین نسبت کیا ہے اس میں علماء کا کافی اختلاف رہا ہے۔

(۱) علمائے لسان میں سے ابوالعباس مبرد اور شلب نجوى وغیرہ نے کہا ہے کہ تاویل و تفسیر ایک حقیقت کے دوناں ہیں۔ (تفسیر مجمع البیان جلد اص ۲۷)

(۲) امام راغب اصفہانی کا قول ہے کہ تفسیر عام ہے کتب الہیہ اور غیر الہیہ دونوں کے لیے لیکن تاویل کا لفظ صرف آسمانی کتابوں کے لیے خاص ہے۔ نیز یہ کہ تفسیر کا لفظ معمولاً مفردات کی تشریع کے لیے استعمال ہوتا ہے جب کہ تاویل کا اطلاق جملوں پر ہوتا ہے۔ (مفردات راغب اصفہانی ص ۲۸۷)

(۳) امام ابو منصور ماتریدی سے منقول ہے کہ تفسیر میں بتایا جاتا ہے کہ کلامِ الہی سے فلسفی مراد کیا ہے اور تاویل میں تطعیت کے بغیر معانی محتمله میں سے کسی ایک کو ترجیح دیتے ہیں۔ (مقدمہ تفسیر روح المعانی ص ۶۲)

(۴) شیخ سلیمان جمل نے کہا ہے کہ تفسیر وہ ہے جس کا اور اسک صرف نقل سے ہو سکے۔ مثلاً اسبابِ نزول اور شیخ کا علم وغیرہ اور تاویل وہ ہے جس کا اور اسک قوادر

مربیت سے ہو سکے گویا تفسیر کا تعلق روایت سے اور تاویل کا تعلق درایت سے ہے۔ (مقدمہ فتوحات البینۃ المعروف جملہ علی الجلایں)

(۵) ابن جوزی فرماتے ہیں کہ تفسیر ابہام اور خفا سے معنی مرادی کو واضح کرتی ہے اور تاویل اس کو ظاہر معنی سے پھیر کر دوسرے معنی کی طرف لے جاتی ہے جو دل کا محتاج ہے اگر دل کا اقتداء نہ ہوتا تو اسے ظاہر پر چھوڑ دیا جاتا۔

(تاج العروس ح ۲۱۵ ص ۲۱۵)

(۶) سید مرتفع زبیدی نے ابن کنان کا قول نقل کیا ہے کہ آیت قرآنی کو ظاہر معنی سے پھیر کر دوسرے مفہوم کی طرف لے جایا جائے۔ بشرطیکہ وہ معنی محتمل کتاب و سنت کے موافق ہو۔ مثلاً ”يَخْرُجُ الْحَيٌّ مِنَ الْمَيْتِ“ کا یہ مفہوم کہ اللہ تعالیٰ مردہ ابٹے سے زندہ جاندا نکالتا ہے۔ ظاہر تفسیر ہے اور اس کا یہ مفہوم کہ اللہ تعالیٰ موسیٰ کو کافر سے اور عالم کو جاہل کی پشت بے نکالتا ہے یہ اس کی تاویل ہے۔ (تاج العروس ح ۲۱۵ ص ۲۱۵)

(۷) حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی سورہ قیامہ کی تفسیر کرتے ہوئے تاویل، تفسیر اور تحریف کا فرق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

”تفسیر کلام عبارت است کہ سہ چیز درجہ مرغی باشد اول حل کلمہ بر معنی حقیقی خود یا مجاز متعارف خود دوم ملاحظہ سیاق و سبق آن کلمہ از اول تا آخر تابے نق و خل نہ شود۔ سوم آنکہ فہم مشاہد ان بزول وحی کہ حضرت پیغمبر علیہ السلام وصحابہ کرام اندھا لف آن واقع نہ شدہ باشد وہرگاہ کیے از میں امور سہ گانہ فوت شود و مگر باقی مانند آن را تاویل خوانند پس اگر اول فوت شود دوم و سوم برقرار مانند یا سوم فوت شود اول

و دوم برقرار نامند آں راتاولیں بعید گوید و ہر کاہ جمیع امور سے گاندھوت

شود آں را تحریف و سخنے گویند، (تفسیر فتح العزیز پارہ ۲۹، ص ۲۲)

ترجمہ تفسیر وہ ہے جس میں کلمہ اپنے حقیقی یا مشہور مجازی معنی پر محوال ہواں میں سیاق و سبق کی رعایت ہوتا کہ لفظ قرآنی میں خلل واقع نہ ہو۔ صاحب وحی تفسیر علیہ السلام اور صحابہ کرام کی تفسیر کے خلاف نہ ہوا اگر ان تین باتوں میں سے کوئی ایک نہ پائی جائے تو اسے تاویل کہتے ہیں۔ اگر چہلی بات نہ ہو باقی دونوں پائی جائیں تو تاویل قریب ہے اگر دوسرا وصف موجود نہ ہو پہلا اور تیسرا وصف موجود ہو یا تیسرا وصف نہ ہو لیکن پہلا اور دوسرا وصف موجود ہو تو اسے تاویل بعید کہتے ہیں اور اگر جمیع طور پر تینوں باتیں نہ پائی جائیں تو اسے تحریف و سخن کہتیں گے۔

(۸) تاویل و تفسیر میں فرق کے متعلق علامہ شہاب الدین محمود آلوی کی رائے یہ ہے کہ بادی النظر میں دیکھا جائے تو تاویل و تفسیر ایک دوسرے کو لازم و ملزم ہیں ہر کشف میں ارجاع و تاویل کا مفہوم پایا جاتا ہے اور ہر ارجاع و تاویل معنی کشف کو لازم ہے۔ البتہ عرف کے اعتبار سے یہ فرق ہے کہ تفسیر مدلول ظاہر کا نام ہے اور تاویل سے مراد وہ اشارات قدر ہے ہیں جو عالم غیب سے اہل سلوک کے دونوں پر القاء کیے جاتے ہیں۔ سبکی وجہ ہے کہ صوفیاء کرام کے اشارات عموماً تاویل کے بغیر کیے جاتے ہیں۔ (مقدمہ تفسیر روح المعانی)

اس سلسلے میں ہماری ناقص رائے یہ ہے کہ متاخرین کی اصطلاحات سے قطع نظر کر کے صرف محاورہ قرآن کو دنظر رکھا جائے۔ تو یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جو بیان ظاہر الفاظ کے موافق ہو وہ تفسیر ہے اور جو بیان ظاہر ہو مگر قد اعد عربی کے مطابق ہو چاہے وہ قطعی کیوں نہ ہوتاولیں کہلاتا ہے۔ حضرت خضر علیہ السلام نے اپنے تینوں بظاہر خلاف شرعاً

کاموں کی حکمتیں بیان کرنے کے بعد فرمایا تھا "ذلک تاویل مالم سطع علیه صبر" (الکھف: ۸۲) یہ ان کاموں کی تاویل ہے جن پر (ابے موئی) آپ کو صبر کی طاقت نہ تھی:

پھر قابل غور بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تشاہدات کے بارے میں فرمایا "وَمَا يعلم تاویلہ الا اللہ" (آل عمران: ۷) ان کی تاویل اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

اللہ تعالیٰ کے ظلم کی قطعیت تو شک و شبہ سے بالاتر ہے یہاں پر اسے بھی تاویل سے تفسیر فرمایا گیا ہے۔ البته یہ بات ضروری ہے کہ وہ ظاہر لفظ پر بنی نہیں ہوتی بلکہ بطور اشارہ اخذ کی جاتی ہے۔

تفسیر اور تاویل میں مختلف نسبتیں ہو سکتی ہیں بعض اوقات ان میں صرف لفظی اور اعتباری فرق ہوتا ہے۔ جیسا کہ حضور رسول اکرم ﷺ نے "وَلَم يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ" (انعام: ۳۷) میں ظلم کی تاویل شرک سے فرمائی۔ (جامع ترمذی ج ۲ ص ۱۳۷)

گو ظاہر مفہوم میں ظلم کا مفہوم صرف تعددی اور تجاوز عن الحد ہے لیکن چونکہ شرک میں تعددی عن الحد کا مفہوم پر برجہ اتم پایا جاتا ہے۔ اس لیے اس تاویل شرک سے کی گئی بعض اوقات تفسیر و تاویل میں مناقات ہوتی ہے نہ موافقت جیسا کہ مقام ابراہیم کی یہ تاویل کہ اس سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا خلوص اور مقام خلت (اللہ تعالیٰ سے گہری دوستی) مراد ہے۔ یہ مفہوم ظاہر تفسیر کے منافی بھی نہیں اور کلی طور پر موافق بھی نہیں۔ صوفیا کرام کی تاویلات زیادہ تو اسی مفہوم سے تعلق رکھتی ہیں۔ یاد رہے صوفیاء کرام کے نزدیک ظاہر آیت پر ایمان و تعلیم ضروری ہے جب کہ فرقہ باطلہ ملاحدہ ظاہر معنی کا انکار کرتا ہے۔ ان کے نزدیک تمام آیات میں بالطفی معنی مراد ہیں جو ظاہر الفاظ سے کوئی مناسبت نہیں رکھتے ایسی تاویلات جو ظاہر تفسیر کے بالکل منافی ہوں تحریف کہلاتی ہیں۔ مثال کے طور پر صراط مستقیم سے عقل مغض

مراد لیتا۔ انہت علیہم کا مصدق دلت مندوں کو قرار دینا اقامت صلوٰۃ سے مراد اصلاح  
معاشرہ اور ایتام الزکوٰۃ سے ظاہری صفائی دپاکیزگی کا مفہوم مراد لیتا یہ سب تاویل اس تو فاسدہ  
ہیں اور ناقابل اعتماد ہیں۔

مذکورہ بالا بحث کو ختم کرتے ہوئے اس بات کا اظہار فائدہ سے خالی نہ ہوگا کہ  
مذکورہ بالا اختلاف علماء مفسرین کے درمیان ہے علماء مشکلین کے مابین اس سلسلے میں کوئی  
اختلاف نہیں۔ تمام مشکلین المیں سنت کے نزدیک تاویل کا مفہوم یہ ہے کہ ان نصوص کو جن  
میں ظاہر ذات باری تعالیٰ کے متعلق تشبیہ کا شاہد پایا جائے اُنہیں ظاہر معنی کے بجائے اینے  
معانی کی طرف پھیرنا جو رب تعالیٰ کی شان تزییٰ کے مناسب ہوں اسی بنا پر علماء متاخرین  
”یہا اللہ مغلولة“ (المائدہ: ۶۲) اور الرحمن علی العرش استوی“ (ط: ۵) میں  
تاویل سے کام لیتے ہیں اور مفتضہ میں تقویض سے کام لیتے ہیں۔

### تفسیر بالرائے

تفسیر بالرائے کے جواز و عدم جواز میں علماء کا بہت اختلاف رہا ہے جو حضرات  
اسے تاجائز سمجھتے ہیں ان کے دلائل درج ذیل ہے۔

(۱) تفسیر بالرائے میں ظن و تجھیں سے کام لیا جاتا ہے اور اپنے قیاس سے مراد  
خداوندی کا تعین کیا جاتا ہے جو ارشاد خداوندی۔ ”وَانْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا  
تَعْلَمُونَ“ (الاعراف: ۳۳) کی روشنی میں قابل مذمت اور ممنوع ہے۔

(۲) تفسیر بالرائے کے بارے میں احادیث میں سخت و عیدیں وارد ہیں۔ چنانچہ  
حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ رسول خدا علیہ المصلوٰۃ والسلام نے فرمایا  
”مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَلَيَتَبُوأْ مَقْعِدَهُ مِنَ النَّارِ“

(سنن ترمذی ج ۲ ص ۱۲۳)

ترجمہ: جو شخص قرآن مجید کے متعلق صحیح علم کے بغیر کوئی بات کہے تو وہ اپنا نجکانہ جہنم میں بنے۔ اسی طرح حضرت جنہب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔

”من قال في كتاب الله برأيه فاصاب فقد أخطأ“

(سنن ابی داؤد ج ۲ ص ۱۵۸)

ترجمہ: جس نے کتاب اللہ میں اپنی رائے سے بات کی اس نے خطا کی چاہے اس نے درست بات بھی کہی ہو۔

(۲) صحابہ گرام اور تابعین عظام تفسیر بالرائے سے سخت گریز کرتے تھے چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا مشہور ارشاد ہے۔

آئی او حضر تقلیٰ و آئی سماء تظلنی اذا قلت في كتاب الله برأيي او بعاليٰ اعلم. (مقدمة تفسیر ابن کثیر ص ۵)

ترجمہ: کون سی زمین میرا بوجہ اٹھائے گی اور کون سا آسمان مجھ پر سایہ کرے گا۔ جب میں کتاب اللہ کے بارے میں کوئی بات اپنی رائے یا صحیح علم کے بغیر کہوں۔

اسی طرح تابعین میں سے سعید بن میتب، عامر بن شراحیل شعیٰ وغیرہ ہے روایات ہتھی ہیں کہ وہ تفسیر بالرائے کے قائل نہیں تھے یعنی وہ اس سے سخت گریز کرتے تھے۔

جو لوگ تفسیر بالرائے کے حق میں ہیں وہ ان دلائل کے جواب میں کہتے ہیں۔

(۱) جہاں تک پہلی دلیل کا تعلق ہے اس کا جواب واضح ہے۔ ان تقولوا على الله ما لا تعلمون ” سے مرا تفسیر بالرائے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف غلط بات کی نسبت کرتا ہے مثلاً سعیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹا کہنا وغیرہ مراوہ ہے۔ اس آیت کریمہ میں ان لوگوں کا رد کیا جا رہا ہے جو اللہ جل مجدہ کی طرف غلط امور کی نسبت کرتے ہیں۔ ورنہ جہاں تک اجتہاد اور تذہب کا تعلق ہے قرآن حکیم میں

کہیں بھی اس کی ممانعت نہیں بلکہ تر غیب موجود ہے۔

ابشار رہا ہے

اللَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوْجِدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا

کثیرًا۔ (النساء : ۸۲)

ترجمہ: کیا وہ لوگ قرآن میں خور و فکر نہیں کرتے اگر یہ کتاب غیر اللہ کی طرف سے نازل ہوتی تو اس میں بہت اختلاف پاتے۔

اسی طرح ایک اور مقام پر ارشاد ہے:

كَابَ انْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مَبَارِكَ لِيَدْبِرُوا أَيَّاتَهُ (ص: ۲۹)

ترجمہ: ہم نے آپ کی طرف پا بر کت کتاب اتاری تاکہ اس کی آیات میں خور و فکر کریں۔ اس قسم کی بہت سی آیات ہیں جن میں تدبر کی دعوت دی گئی ہے اگر تفسیر بالائے کا دروازہ علی الاطلاق بند کر دیا جائے تو پھر تفہر اور تدبر کے لیے کہاں گنجائش رہے گی۔

(۱) جہاں تک روایات کا تعلق ہے تو ان کے متعدد جو بیانات ہو سکتے ہیں۔

(۱) ان حدیثوں میں متشابہات قرآنی کی تفسیر بالائے سے روکا گیا ہے۔ نہ کہ محدثات کی تفسیر سے۔

(۲) یہاں پر رائے سے مراد اپنا نظریہ ہے یعنی اپنے رائے اور نظریے کو اصل بنا کر قرآن کو اس کے تابع کر دینا یہ حرام ہے نہ کہ مطلقاً رائے کا استعمال۔

(۳) یہاں پر تفسیر بالائے سے مخالفت اس صورت میں ہے جب کہ آدمی آثار و سنن میں مہارت حاصل کیے بغیر تفسیر شروع کر دے یا ظاہر تفسیر کو سمجھے بغیر باطل معنی کے اشارات بیان کرنا شروع کر دے۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس کی مثال ایسی ہے کہ ایک شخص

دروازے سے گز رے بغیر وسط مکان تک چلتے کا دعویٰ کرے۔ (احیاء العلوم جلد اول ص ۲۶۱) صحابہ کرام اور تابعین سے جو تفسیر بالرائے کی مذمت مروی ہے اس کا مفہوم بھی یہی ہے کہ ظاہر تفسیر کو سمجھے بغیر مخفی علم و تجھیں سے قرآن کی تفسیر کرنا ان حضرات کو پسند نہیں تھا نہ یہ کہ رائے اور تفسیر کا استعمال منوع ہے۔

### محاکمہ

ہمارے خیال میں تفسیر بالرائے کے جواز و عدم جواز میں علماء مفسرین کا اختلاف مخفی رسمی اور لفظی ہے جو حضرات تفسیر بالرائے کے حق میں ہیں ان کے تزدیک تفسیر بالرائے سے تصور قرآن نہیں کے لیے عقل و رائے کا صحیح استعمال ہے۔

تفسیر بالرائے کے حسب ذیل اقسام کے منوع ہونے پر سب کا اتفاق ہے۔

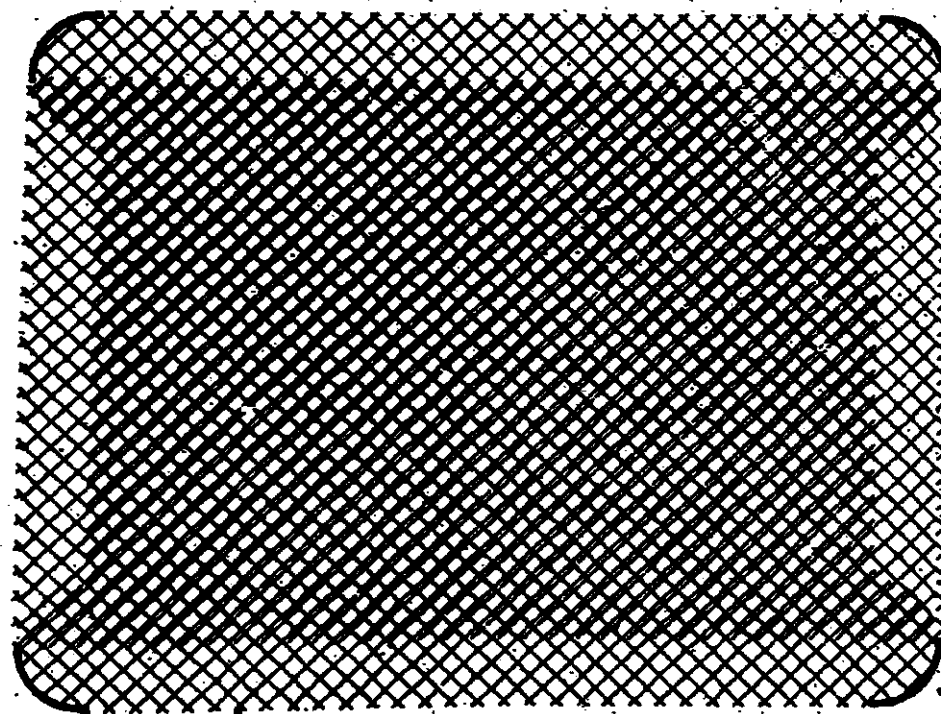
- (۱) علوم ضروریہ میں ہمارت حاصل کئے بغیر تفسیر کرنا۔
- (۲) آیات متشابہات کی اپنی رائے سے تفسیر کرنا ایسی رائے کو قرآن نے اہل زبان (میز ہے دل والے) کا حصہ قرار دیا ہے۔

- (۳) اپنی رائے کو اصل قرار دے کر قرآن کو اس کے تابع بنا کر تفسیر کرنا۔ جیسا کہ دور حاضر کے بعض نام نہاد مفسرین کا دلیل ہے۔

آخر میں اس بات کا ذکر کرنا دلچسپی سے خالی نہیں ہو گا کہ نواب صدیق حسن مرحوم نے اپنی تفسیر کے مقدمہ میں تفسیر بالرائے کے مذکورہ بالا اقسام اتفاق اور کشف المظہون وغیرہ سے نقل کیے ہیں لیکن ان کے بعد تفسیر بالامتنان والہوی والتقلید کہہ کر یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ ائمہ کرام کی پیروی کرنے والے جن لوگوں نے قرآنی آیات کی تفسیر کی ہے وہ بھی تفسیر بالرائے کے ذریعہ میں داخل ہیں حالانکہ انصاف کی بات یہ ہے کہ اگر ابتداء بعده کے مقلدین نے آیات احکام کی تشریع میں اپنے اپنے امام کے اصول

ہے کہ اگر ائمہ اربعہ کے مقلدین نے آیات احکام کی تشریع میں اپنے اپنے امام کے اصول استباط کی پیروی کی ہے تو نواب صاحب موصوف نے بھی اپنی تفسیر میں علامہ شوکانی صاحب فتح القدر (تفسیر) کی تکمیل فرمائی ہے اور حقیقت تو یہ ہے کہ ان کی تفسیر قاضی شوکانی کی تفسیر کی تخلیص ہے۔ اور اس میں سلفی علماء کے اصول کو اپنانے کا انتظام کیا گیا ہے لہذا ائمہ اربعہ کے مقلدین پر نواب صاحب کی بہمی اور خفیہ بے معنی اور بے مقصد ہے۔ واللہ ورسولہ

اعلم۔



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

سوال نمبر ۱: آیاتِ محکمات وہ آیات ہوتی ہیں جن کے معانی واضح ہوتے ہیں اس کے باوجود فیکشاف قناع الانقلاق عن آیاتِ محکمات فرمانے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: جواب سے پہلے ایک فائدہ:

فیکشاف کا معنی ہے شی کے پر دے کو زائل کر دینا۔ قناع اس کو کہتے ہیں جس سے سرڈھا پا جائے۔ اور انقلاق کا معنی ہے دروازے کو مضبوطی سے بند کر دینا۔ اور حکم اسے کہتے ہیں جس کی مراد اس طرح مضبوط ہوں کہ اس میں احتمال و اشیاء و نہ ہو سکے۔ اور متشابہ اس کے خلاف ہے۔

اب سوال کا جواب یہ ہے کہ محکمات کے معانی نزول وی سے پہلے اور لوگوں کے سامنے پیش کرنے سے پہلے مخفی تھے اس اعتبار سے فیکشاف انج فرمایا گیا۔

سوال نمبر ۲: تاویل اور تفسیر نیز حقائق اور دلائل میں فرق واضح کریں؟

جواب: الحقائق الایشیاء تخفی معرفتها حتی تحتاج للنظر التام۔ وہ اشیاء جن کی معرفت مخفی ہو یہاں تک کہ وہ نظر تام کی محتاج ہوں حقائق کہلاتی ہیں۔

الدقائق الامور المحتاجة لدقة النظر۔ وہ امور جو وقت نظر (پاریک نیلا) کحتاج ہوں دلائل کہلاتے ہیں۔

تاویل اور تفسیر میں کئی طرح سے فرق کیا جاسکتا ہے جن میں سے چند درج ذیل میں۔

(۱) امام الماتریدی نے فرمایا تفسیر میں اس بات کا یقین ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مراد یہ

ہے۔ (اس طرح ہے) جب کہ تاویل میں چند احتمالات میں سے کسی ایک احتمال کو بغیر تقطیعیت کے ترجیح دی جاتی ہے۔

(۲) التفسیر ما یتعلق بالرواية۔ تفسیر کا تعلق روایت سے ہوتا ہے۔  
والتاویل ما یتعلق بالدرایة۔ تاویل کا تعلق درایت سے ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۳: روایت حاصل کرنے کے سلسلے میں مکلفین کی تین اقسام ہیں جن کو مفسر نے فمن کان لہ قلب سے وصلی سعیر ایک عمارت میں ذکر کیا ہے اس مضمون کو تفصیلاً ذکر کریں؟

جواب: جواب سے پہلے ایک تکمیل ہے۔ ہرچہ فطرت میں اسلام پر پیدا ہوتا ہے لیکن اسے والدین یہودی و نصرانی بنا دیتے ہیں۔ تو ہرچہ فطرت میں اسلام پر پیدا ہوتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ نے اس میں اسی قوت و دیعت کی ہوتی ہے جس کی وجہ سے وہ دین حق کو بخوبی قبول کر لیتا ہے۔ یہ معاملہ اسی طرح چلتا ہے یہاں تک کہ جب وہ بالغ ہو جاتا ہے تو پھر وہ دو حال سے خالی نہیں ہوتا یا وہ دین اسلام پر قائم رہتا ہے یا اسے ترک کر دیتا ہے بصورت ثالی وہ گروہ ہے جس کو مفسر نے ولم یرفع الیہ راسہ و اطھا نبرا سہ یعش ذمیما و سیصلی سعیرا۔ سے بیان کیا اور بصورت اول پھر وہ حال سے خالی نہیں کہ یا تو وہ قرآن کے حقائق میں تھکر اور اس کے حقائق میں تدبیر کرتا ہے نیز احکام کا نصوص قرآن سے اخراج کرتا ہے یا وہ ایسا ہے جو آیات میں تدبیر و تھکر و اخراج تو نہیں کرتا لیکن اس کو غور سے سنتا ہے اس حال میں کہ وہ اپنے ذہن سے حاضر ہوتا ہے بصورت اول وہ ایسا گروہ ہے جس کو مفسر نے فمن کان لہ قلب سے بیان فرمایا اور بصورت ثالی وہ ایسا گروہ ہے جس کو مفسر نے او الفی السمع و هو شہید سے بیان فرمایا۔ پھر ایسے دونوں گروہوں کے لیے فرمایا کہ وہ دونوں جہانوں میں تعریف کیے ہوئے اور خوش بخت ہیں۔

سوال نمبر ۴: فیض اور جود کا الفوی اور اصطلاحی معنی بیان کریں اور یہ بتائیں کہ اللہ تعالیٰ کوئی کہہ سکتے ہیں یا نہیں اگر نہیں تو کیوں؟

جواب: فیض کا الفوی معنی ہے پانی کا اتنا کثیر ہونا کہ وادی اسے ساندہ سکے اور وہ اطراف میں بہہ لٹکے۔ اور اصطلاح میں فیض ایسے فاعل کے فعل کو کہتے ہیں جو ہمیشہ فعل کرے لیکن اس کی غرض کے لیے اور نہ ہی عرض حاصل کرنے کے لیے ہو۔

اور جود کا الفوی معنی ہے عمدہ ہونا، اچھا بنانا اور اصطلاح میں جود مناسب چیز کا فائدہ و فریبی کو کہتے ہیں لیکن یہ بھی اس کی غرض کے لیے ہوتا ہے اور نہ کسی عرض کے لیے۔ اللہ تعالیٰ کوئی نہیں کہہ سکتے کیونکہ تھی بھی اگرچہ عطا کرتا ہے لیکن کسی غرض کے لیے کرتا ہے۔ جب کہ اللہ عزوجل غرض سے پاک ہے۔

سوال نمبر ۵: علوم دینیہ صناعات عربیہ اور فنون ادبیہ کی وضاحت کرتے ہوئے یہ بتائیں کہ علم تفسیر تمام علوم میں سے اعظم دارفع کیسے اور کیوں ہے؟

جواب: علوم دینیہ۔ کل چھ ہیں۔ جن میں سے چار اصول

(۱) علم تفسیر (۲) علم کلام (۳) علم اصول فقہ (۴) علم حدیث

(۵) علم حدیث اور باقی دو اس کے فروع ہیں۔ (۱) علم اخلاق۔ (۲) علم فقہ۔

صناعات عربیہ: علم کیفیت عمل سے متعلق ہو گا یا نہیں اگر نہیں تو وہ مقصود فی نفسہ ہو گا اور اسی علم کے ساتھ خاص ہو گا۔ اگر علم کیفیت عمل کے ساتھ متعلق ہو اور اس سے مقصود بھی عمل ہو تو اسے صناعة کہتے ہیں یہ عرف خاص میں ہے اور عرف عام میں علم کی دو قسمیں ہیں ایک دو تم جو فقط نظر و استدلال سے حاصل ہو جائے جیسے طب اسے علم کہتے ہیں۔ اور دوسرا وہ تم جو عمل کے بغیر حاصل نہ ہو جیے۔ (سینا) تو یہ قسم اسی صناعة کے ساتھ خاص ہے۔

فنون ادبیہ: (ان کو ادبیہ اس لیے کہتے ہیں کہ ادب نفس محاورہ اور اس میں ان پر موقوف ہے) اور کبھی اسے علم عربیہ بھی کہتے ہیں کیونکہ یہ ایسا علم ہے جس سے کلام عرب میں لفظاً و کتابتہ غلط سے بچا جاتا ہے۔

اس کی بارہ تسمیں ہیں جن میں سے آٹھ اصول اور ۱۱ فروع ہیں۔

اصول یہ ہیں:

(۱) لغت (۲) صرف (۳) بحث و تاق (۴) نحو

(۵) معانی (۶) بیان (۷) عرض (۸) قافیہ

فروع یہ ہیں: (۱) خط (۲) قرض شعر (۳) اثناء (۴) محاضرات

علم تفسیر: هو علم يعرف به معانی کلام اللہ تعالیٰ بحسب الطاقة

البشرية

علم تفسیر ایسا علم ہے جس کے ذریعے کلام اللہ کے معانی، طاقت بشریہ کے مطابق پہچانے جاتے ہیں۔ یہ علوم دینیہ کا سردار اس لیے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا حکم اس پر (اس کے ذریعے) بنا فذ ہوتا ہے۔ اور علوم دینیہ اس پر موقوف ہیں اور یہ تمام سائل کلیکی بنا یاد ہے۔

سوال نمبر ۱: سورۃ فاتحہ کے وہ تمام نام مع وجہ تفسیر ذکر کریں جو امام بیضاوی رحمۃ اللہ علیہ نے تقلیل کیے ہیں؟

جواب: سورۃ فاتحہ کے ۱۱ نام ہیں۔

(۱) ”فاتحۃ اللکتاب“ اس کی وجہ تفسیر یہ ہے کہ اس سے کلام اللہ کا آغاز ہوتا ہے۔

(۲) ”ام القرآن“ اس لیے اسے ام القرآن کہتے ہیں کہ یہ قرآن حکیم کا مبدأ اور مشتت ہے۔ یا اس لیے ام القرآن کہا گیا ہے کہ یہ اللہ عز و جل کی شناہ اس کا حکم مانتا اور نبی کو مانتا اس کے وعدے و مہیند کے بیان پر مشتمل ہے یا یہ مشتمل ہے احکام

نظریہ (عملیہ) اور احکام عملیہ پر جو سیدھے راستہ کا چلتا ہے اور خوش بختوں کے مراتب پر اور بد بختوں کے منازل پر اطلاع ہے۔

(۳) ”اساس“ اس لیے کہ یہ قرآن کی اصل و منفأۃ ہے۔

(۴) سورۃ الکنز۔ (۵) سورۃ الواقیہ (۶) سورۃ الکافیہ۔ ان تینوں کی وجہ تسمیہ وہی ہے جو ذکر کر دی گئی ہے۔

(۷) سورۃ الحمد (۸) سورۃ الشکر (۹) سورۃ الدعاء (۱۰) سورۃ تعلیم المسالہ ان کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ یہ سورۃ ان (حمد، شکر، دعا اور تعلیم مسئلہ) پر مشتمل ہے۔

(۱۱) ”سورۃ الصلوٰۃ“ اس کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ یہ نماز میں واجب ہے یا یہ نماز میں مستحب ہے (جیسے فرض کی آخری دور کتوں میں امام عظیم رحمہ اللہ کے نزدیک)

(۱۲) سورۃ الشافیہ (۱۳) سورۃ الشفاعة اس کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے ہی شفقاء لکل داء یہ ہر بیماری کے لیے شفقاء ہے۔

(۱۴) ”سورۃ سعی مثانی“ اس کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ یہ سات آیات ہیں۔ بالاتفاق فائدہ: مثانی مفہومی کی جمع ہے یا یہ مثانی کی جمع ہے انکا معنی تکرار و اعادہ ہے۔ اور اسے مثانی کہنے کی وجہ یہ ہے کہ یہ نماز میں بار بار پڑھی جاتی ہے۔ یا انزال میں اس کا تکرار ہے۔

والغیرے: سورۃ قاتحہ کی تعداد کے بارے میں تین اقوال ہیں ۸ آیات، ۲۴ آیات، ۷ آیات۔ کیونکہ بزرگوں کے اقوال ہیں اور انہوں نے ان آیات کی تقسیم کیے کی ہے؟

حکایت: آٹھ آیتوں کا قول امام حسن بصری رحمہ اللہ کا ہے۔ اور انہوں نے تسمیہ کو بھی ایک آیت شمار کیا ہے اور انہوں نے تسمیہ کو بھی اس طرح آٹھ آیتیں ہو گئیں۔ اور حسین جعفر رحمہ اللہ کے نزدیک چھٹا آجمن ہیں انہوں نے نہ بسم اللہ کو الگ آیت تسلیم کیا اور انہوں نے تسمیہ کو الگ آیت شمار اس طرح چھٹا آیتیں ہو گئیں۔

اور جمہور علماء کرام کے نزدیک سورۃ فاتحہ کی سات آیتیں ہیں۔ احتاف کے نزدیک بسم اللہ مستقل آیت نہیں باقی الفتح علیہم کو مستقل آیت مانتے ہیں۔ شوافع کے نزدیک بسم اللہ سورۃ فاتحہ کی جزء ہے وہ الفتح علیہم کو مستقل آیت نہیں مانتے۔ بعض شافعی (بسم اللہ اور الحمد للہ کو ایک اور بھی آیت شمار کرتے ہیں)

سوال نمبر ۸: سورۃ فاتحہ کو سیع مثانی کیوں کہتے ہیں اس کی دو وجہیں مصنف نے لکھی ہیں ان کی وضاحت کریں؟

جواب: وجہ اول: سیع تو اس لیے کہ اس کی بالاتفاق سات آیتیں ہیں اور مثانی اس لیے کہ یہ مثثی یا مثثی کی جمع جس کا معنی بکرار ہے یہ سورۃ بھی چونکہ نماز میں بکرار پڑھی جاتی ہے اس لیے اسے مثانی کہتے ہیں۔

وجہ ثانی: سیع کہنے کی وجہ تو نہ کور ہو جکی اور مثانی کا معنی بکرار ہے یہ صورت بھی چونکہ انسان میں بکرار نا زال ہوئی اس لیے اسے سیع مثانی کہتے ہیں۔

نوت: وجہ ثالی تب درست ہو سکتی ہے جب یہ بارہ صحیح ہو کہ یہ سورۃ مدینہ منورہ میں بھی تحویل قبلہ کے وقت نا زال ہوئی تھی۔ البتہ اس کا کمی ہونا یقینی ہے کیونکہ اللہ عز وجل کا ارشاد ہے ولقد اتینک سبعا من المثانی ۔ اور یہ سورۃ حجر کی جزو ہے جو بالاتفاق کی ہے۔

سوال نمبر ۹: بسم اللہ الرحمن الرحیم سورۃ فاتحہ کی جزو ہے یا نہیں اس سلسلے میں مختلف مذاہب ذکر کرتے ہوئے احتاف کا موقف مدلل بیان کریں اور شوافع کے دلائل کا جواب بھی دیں؟

جواب: قراءات مکہ، قراءات کوفہ اور فتحاء کوفہ و فتحاء حکمہ مکرمہ، ابن مبارک، امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک تسلیم سورۃ فاتحہ کی جزو ہے۔

شوافع کے دلائل:

(۱) امام محمد بن حسن شیعیانی رحمہ اللہ سے۔ سُم اللہ کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا دو پہلووں کے درمیان جو کچھ ہے وہ کلام اللہ ہے۔

(۲) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ترجمہ: فاتحہ الکتاب سات آیتیں ہیں جن میں سے پہلی سُم اللہ الرحمٰن الرحیم ہے۔

(۳) حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول ﷺ نے سورۃ فاتحہ پڑھی (بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ الْمَدْلُوْبِ الرَّبِّ الْعَالَمِیْنَ کو ایک آیت شمار کیا) قراءہ مذکورہ، قراءہ بصرہ، قراءہ شام اور ان علاقوں کے فقہاء کرام نیز امام مالک و امام اوزاعی رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک بِسْمِ اللّٰہِ سُورۃ فاتحہ کی جزوئیں (اسی طرح باقی سورتوں کی بھی جزوئیں) امام اعظم رحمہ اللہ سے اس کے بارے میں کوئی نص نہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک بھی یہ سورتوں کی جزوئیں نہیں۔

احافی کے دلائل:

(۱) حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ کان النبی ﷺ نے قطع قراءۃ یقرأ الحمد لله رب العالمین ثم یقف ترجمہ: نبی کریم ﷺ نے قراءۃ کی تقطیع فرماتے الحمد لله رب العالمین پڑھتے پھر وقف فرماتے۔

تو اس میں بسملہ کا ذکر نہیں تو معلوم ہوا اگر بِسْمِ اللّٰہِ سُورۃ فاتحہ کی جزوئی توابے بھی ساتھ پڑھتے۔

(۲) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول ﷺ نے فرمایا قسم النصیوة بینی و بین عبدی نصفین۔ یہاں تک کہ آپ نے فرمایا بندہ کہتا الحمد لله رب العالمین۔ اس میں بھی بسملہ کا ذکر نہیں۔

(۳) حضرت افس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا میں نے سیدنا و مولانا الحبیبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچے نماز پڑھی سیدنا ابو بکر صدیق سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہما کے پیچے نماز پڑھی ان میں سے کسی نے بھی بسم اللہ جہر سے نہیں پڑھی تو ان تمام دلائل سے معلوم ہوا بسم اللہ شریف سورۃ فاتحہ کی جزء نہیں۔

### شوافع کے دلائل کا جواب

پہلی بات امام محمد بن حسن رحمہ اللہ نے جو فرمایا کہ دو پہلوؤں کے درمیان جو ہے وہ قرآن ہے تو اس سے سُمِّ اللہ کا قرآن حکیم سے ہونا ثابت ہوتا ہے جس کے احناف قائل ہیں لیکن سورۃ فاتحہ کی جزء ہونا ثابت نہیں ہوتا جس کے احتفاف قائل نہیں ہیں۔ اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت کردہ حدیث اور حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی روایت (انہی سے مروی وہ روایات جو احتفاف کے دلائل میں ذکر کی گئیں) ان کے متعارض ہیں اور متعارض روایات سے استدلال درست نہیں۔ اور یہ دلیل کہ تسلیہ چونکہ قرآن حکیم میں لکھی جاتی ہے اس لیے قرآن سے ہے تو پہلی بات تو یہ کہ سورتوں کے نام روغات اوقاف وغیرہ بھی قرآن حکیم میں لکھے جاتے ہیں جب کہ کوئی بھی انکا قرآن حکیم سے ہونے کا قائل نہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ اس دلیل سے سُمِّ اللہ کا سورۃ فاتحہ کی جزء ہونا لازم نہیں آتا۔ سوال نمبر ۱۰: سُمِّ اللہ کی بات کا متعلق مذوف ہے امام بیضاوی نے اس سلسلے میں کونا طریقہ اختیار کیا ہے اور کس طریقے کو غیر اولیٰ قرار دیا اور کیوں؟

جواب: امام بیضاوی رحمہ اللہ نے سُمِّ اللہ کا متعلق اقراء مذوف قرار دیا اور ابدا ابتدائی ہو غیر اولیٰ قرار دیا۔ ابدا کو غیر اولیٰ تو اس لیے قرار دیا کہ یہ فعل قابل کے مطابق نہیں جب کہ اقراء میں مطابقت پیدا کرنے والی وجہ موجود ہے کہ میں اللہ کے نام سے قراءت کرتا ہوں جب کہ ابدا متعلق بانسے سے ترجیح یہ ہو گا کہ میں اللہ کے نام سے ابتداء کرتا ہوں اب

اُس میں قراءت پر دلالت نہیں ہے اسی طرح ایتھرائی مقدار ماننے سے پوشیدہ عبارت زیادہ ہو جائے گی جب کہ مقدار عبارت کم از کم نکالی جاتی ہے۔

سوال نمبر ۱۱: بسم اللہ الرحمن الرحیم میں معمول کو مقدم کیوں کیا گیا مفسر نے اس سلسلے میں اسے دلائل دیئے ہیں ان کی وضاحت کریں؟

جواب: معمول کو بسم اللہ میں اس لیے مقدم کیا گیا کہ یہ معمول زیادہ اہمیت والا ہے نیز یہ اختصار پر زیادت دلالت کرتا ہے (کیونکہ قاعدة یہ ہے کہ تقدیم ما حقة التأخیر یفید الحصر والتخصيص) دوسری بات یہ ہے کہ یہاں معمول کو مقدم کرنے میں تنظیم زیادہ ہے اسی طرح یہ وجود کے بھی زیادہ موافق ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا اسم قراءۃ پر مقدم ہے۔ مقدم اس لیے ہے کہ اسے قراءۃ کے لیے آللہ بنایا گیا ہے اس حیثیت سے کہ شرعاً فعل اس کے بغیر نہ تکملہ ہوتا ہے اور نہ ہی معتبر۔

سوال نمبر ۱۲: وهذا فما بعده مقول على السنة العباد الى آخره۔ یہ عبارت ایک اعتراض کا جواب ہے اعتراض اور جواب کی وضاحت کیجئے؟

جواب: اعتراض کی تقریر یہ ہے کہ مصنف نے فرمایا کہ بآکامتعلق اقرزا ہے اور باستغانت کے لیے ہے تواب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے متعلق یہ کس طرح صحیح ہو سکتا ہے کہ میں اللہ کے نام سے مد طلب کرتا ہوں کیونکہ یہ (بسم اللہ) اللہ عز و جل کا کلام ہے تو مفسر علیہ الرحمۃ نے جواب دیا کہ یہ بندوں کی زبانوں پر پڑھا جاتا ہے۔ رہی بات یہ کہ اللہ عز و جل نے اسے فرمایا ہے تو نیہ بندوں کو تعلیم دینے کے لیے ہے۔

سوال نمبر ۱۳: مصنف نے فرمایا حروف مفردہ کا حق یہ ہے کہ وہ مفتوح ہوتے ہیں اسکی وجہ بیان کریں اور یہ بتائیں کہ بسم اللہ کی باء کو کسرہ دینے کی وجہ کیا ہے؟

جواب: حروف کی دو قسمیں ہیں (۱) مبانی (۲) معانی۔ حروف مبانی وہ حروف ہیں جن

سے کلمات مرکب ہوتے ہیں اور حروف معانی وہ ہیں جو کلمہ کی قسم ثالث ہے یہاں حروف سے مراد معانی ہیں حروف مبائی کے نیلے اعراب و بناء میں سے کوئی حصہ نہیں کیونکہ اعراب و بناء کلمہ کے خواص میں سے ہیں جب کہ یہ کلمات ہی نہیں لیکن حروف معانی کلمات متر ہیں لیکن اس میں اعراب تو لا یا نہیں جا سکتا اس لیے ان کا حق بنتی ہونا ہے۔ اور بناء میں اصل سکون ہے اس لیے سکون خفیف ہے لیکن چونکہ یہ حروف ابتدائی کلام میں بھی آتے ہیں اور ساکن سے ابتداء نہیں ہو سکتی اس لیے ان کا یہ حق ہے کہ یہ فتح پر بنتی ہوں۔ (کیونکہ فتح خفت میں سکون جیسا ہے) یہی مصنف کے اس قول میں حق الحروف المفردة ان تفتح کی وجہ ہے۔ لیکن بسم اللہ میں باء جارہ کو کسرہ اس لیے دیا گیا کہ پڑوم حرفیت اور جر کے ساتھ خاص ہے (کیونکہ بعض حروف ایسے ہیں جن میں پڑوم حرفیت ہوتی ہے جیسے دا و لیکن پڑوم جر نہیں کیونکہ پڑوم حرفیت کے لیے بھی آتے ہیں۔ اور بعض حروف ایسے ہیں جن میں پڑوم جر تو ہوتا ہے لیکن پڑوم حرفیت نہیں ہے۔ جیسے کاف کیونکہ کاف تشبیہ کا بھی اسم بھی ہوتا ہے) اور حرفیت اور جر میں سے ہر ایک کے مناسب کسرہ ہے جو کے مناسب تو اس لیے تاکہ حرف کی حرکت اس کے اثر (جر) کے موافق ہو جائے۔ اور حرفیت کے مناسب اس لیے کہ وہ سکون کا تقاضا کرتا ہے اور سکون عدم حرکت کا نام ہے اور کسرہ بجز لہ عدم حرکت ہے کیونکہ وہ قلیل الاستعمال ہے (اس لیے کہ یہ افعال میں نہیں پایا جاتا اسی طریقہ غیر منصرف میں بھی نہیں پایا جاتا) اسی وجہ سے بسم اللہ کی باء کو کسرہ دیا گیا۔

سوال نمبر ۲۲: لفظ اسم کے احتراق کے سلسلے میں کن دو جماعتوں کے درمیان اختلاف ہے اور کیا اختلاف ہے امام بیقاوی نے کس مسلم کو کس بنیاد پر ترجیح دی؟

جواب: لفظ اسم کے احتراق کے بارے میں بصریون اور کوفیوں کا اختلاف ہے۔ بصری کہتے ہیں کہ اسم سمو سے مشتق ہے جب کہ کوئی کہتے ہیں کہ یہ وسم سے مشتق ہے امام

بیضاوی رحمہ اللہ نے ہمدریوں کے مذہب کو اس بیان پر ترجیح دی کہ اسماء اسامیٰ سمی سمت، اسم کی جمع و تغییر ہیں اور قاعدہ یہ ہے کہ جمع اور تغییر اسامہ کو اپنے اصل کی طرف لے جاتی ہیں تو اگر اسم وسم سے ماخوذ ہوتا تو ان مثالوں میں شروع میں واذ ہوئی چاہیے جب کہ ان مثالوں میں شروع میں واذ نہیں تو معلوم ہو گیا کہ یہ اصل میں سمو قما پھر واذ کو حذف کیا گیا شروع کو بھی برسکون کیا گیا اور پھر ہمزة وصل شروع میں لے آئے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ سمو ہے اس لیے مشتق مانا جاتا ہے کہ سمو کا معنی بلندی ہے اور چونکہ اسم بھی سمی کے لیے رفعت اور اس کے لیے شعار ہے اس لیے اسے سمو سے مشتق مانا جائے گا۔

سوال نمبر ۱۵: وَرَدَ بَأْنَ الْهَمْزَةِ إِلَى آخِرِهِ اسْعَارَتْ كَمْ كَيْمَ مَهْلَكَ ہے اور کس کو رد کیا جا رہا ہے؟

جواب: کوفیوں کا یہ مذہب ہے کہ اسم سمت سے بنا ہے اور اس کا اصل وسم تھا واذ کو حذف کیا گیا اور اس کی جگہ ہمزة وصل لے آئے۔ اوزایسا مذہب اختیار کرنے کی وجہ یہ ہے کہ اس میں اعلال کم ہے۔ ورد سے علامہ بیضاوی نے کوفیوں کے رد کو ذکر فرمایا کہ عربوں کے کلام میں ایسی کوئی مثال موجود نہیں جس کے صدر (اول) کو حذف کر کے اس پر ہمزة وصل داخل کر دیا جائے۔ گویا کہ یہ کہا گیا کہ زیادہ تعلیل والا مذہب بہتر ہے ایسے مذہب سے جس میں تعلیل تو کم ہو لیکن وہ کلام عرب کے خلاف ہو۔

سوال نمبر ۱۶: اسم سے مکن مراد ہے یا غیر مکن اس جوانی سے صاحب تغیر نے کیا بحث کی ہے؟ اور سبع اسم رہک جیسی آیات سے کیا اعتراض کیا گیا اور اس کا کیا جواب دیا گیا اور اس سلسلے میں شیخ ابو الحسن اشتری رحمہ اللہ نے کیا مسلک اختیار کیا؟

جواب: اسم سے مراد یا تولفظ ہو گایا کسی اگر اگر اسم سے مراد لفظ ہو تو یہ مکن کا غیر ہوتا کیونکہ لفظ ایسی آوازوں سے مرکب ہوتا ہے جو مقطوع ہوتی ہیں ثابت نہیں ہوتیں اور امتیں اور

زمانوں کے مختلف ہونے سے مختلف ہو جاتی ہے اسی طرح کبھی یہ متعدد ہو جاتی ہیں اور کبھی متعدد ہب کہ سُئی اس طرح نہیں ہے۔ اگر اس سے مراد لفظ ہو تو اس صورت میں یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے سبجِ اسم ربک 'تبارک' اسے ربک اب ترجمہ یہ ہو گا اپنے رب کے اسم کی تسبیح کرو۔ بڑی برکت والا آپ کے رب کا اسم حلالگر تسبیح جو بیان کی جاتی ہے یہ ذات کی ہوتی ہے نہ کہ اسم (لفظ) کی اس طرح برکت والی بھی اللہ عز وجل کی ذات ہے۔ تو مفسر علیہ الرحمہ نے جواب دیا ان مثالوں میں اس سے مراد لفظ ہے۔ اس لیے کہ جس طرح اللہ عز وجل کی ذات و صفات کی نقاصل سے پاکی بیان کرنا واجب ہے اسی طرح وہ الفاظ جو اللہ عز وجل کی ذات کے لیے وضع کیے گئے ہیں انکی پاکی بیان کرنا بھی (فخش و بے ادبی ہے) واجب ہے۔ دوسرے جواب یہ ہے کہ ان مثالوں میں لفظ اسم زائد ہے۔

شیخ ابو الحسن الاشعري رحمہ اللہ کا مذہب یہ ہے کہ اسم سے مراد صفت ہے تو اس صورت میں یہ صفت کی طرح تقسیم ہو جائے گا (۱) نفس مسکی کی طرف جیسے وجود (۲) غیر مسکی کی طرف جیسے خلق و احیاء (۳) اور اس کی طرف جو نہ نفس مسکی ہے اور نہ غیر مسکی۔ جیسے علم و قدرت۔

سوال ۷: بسم اللہ کی بجائے باللہ کہنے کی وجہ بیان کر میں اور یہ بھی بتائیں کہ بسم اللہ کے الف کو کیوں حذف کیا گیا؟

جواب: باللہ اس لیے نہیں کہا گیا کیونکہ برکت حاصل کرنا اور بذریعہ طلب کرنا اللہ عز وجل کے اسم کو ذکر کرنے سے ہوتا ہے۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ قسم اور برکت حاصل کرنے میں فرق کرنے کے لیے ایسا کیا گیا ہے (کیونکہ قسم کے لیے باللہ مستعمل ہے) اور بسم اللہ کے الف کو کثرۃ استعمال کی وجہ سے نہیں لکھا گیا۔ (اس کی وجہ باؤں باللہ دیا جاتا ہے)

حوال نمبر ۱۸: اسم جلالت اللہ کی اصل کیا ہے اور مختلف مواد احتراق جو اسم میں بیان کیے گئے ہیں ان کا تفصیل بیان معنی کریں وہ کتنی صورتیں ہیں اور کون کونسی ہیں؟

جواب: اسم جلالت کی اصل **السم** ہے ہمزہ کو حذف کر دیا گیا اور اس کی جگہ الف لام لے آئے (اور لام کا لام میں ادغام کیا) تو لفظ اللہ ہو گیا۔

اسم جلالت کے احتراق کے بارے میں سات اقوال ہیں۔

(۱) **نیہ اللہ۔ الہہ۔ الوہہ۔ الوہیۃ** سے مشتق ہے اور یہ عبد کے معنی میں ہے۔

(۲) **یہ اللہ** سے مشتق ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی حیران ہو جائے (کیونکہ علیم اللہ کی معرفت میں حیران ہوتی ہیں)

(۳) **الہت** ہنی فلان سے مشتق ہے اس کا معنی ہے سکنت الیہ (میں نے اس سے سکون حاصل کیا) کیونکہ دل اللہ تعالیٰ کے ذکر سے مطمئن ہوتے ہیں اور وہیں اس کی معرفت سے سکون حاصل کرتی ہیں)

(۴) **الہ** سے مشتق ہے جس کا معنی فزع من امر نزل علیہ ہے۔

ترجمہ: اس امر کی وجہ سے وہ گھبرا یا جو اس پر نازل ہوا۔

(۵) **الله غیرہ** سے مأخوذه ہے اجارہ اس نے اس کو پناہ دی اس لیے کہ پناہ لینے والا اس کی طرف جزع فزع کرتا ہے اور وہ اسے پناہ دیتا ہے حقیقتہ (اگر وہ حق ہو) یا اس کے مکان کے مطابق (اگر وہ باطل ہو)

(۶) **الله الفضیل** سے مشتق ہے جب اونٹی کا بچہ اپنی ماں سے چھٹے کیونکہ بندے بھی عاجزی کے ساتھ اس کی طرف مصیبتوں میں رجوع کرتے اور چنگل مارتے ہیں۔

(۷) **ولہ** سے مشتق ہے جب کہ کوئی متغير ہو جائے اور اس کی عقل زائل ہو جائے۔ اور اس کا اصل ولاہ تھا اور کوہزہ سے بدلا گیا کیونکہ اس پر کسرہ ثقیل تھا و جوہ میں ضمہ کے ثقیل

ہونے کی طرح۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ اصل میں الہ، اعاء، اشاع، کی طرح ہے۔ یعنی اس کے شروع میں واو مکسور تھی اسے ہمزہ سے بدل دیا گیا تو الہ ہو گیا لیکن اس مسلک کا رد اس کی جمع سے ہوتا ہے جو کہ الہ آتی ہے نہ کہ اولہہ۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ اصل میں لاہ تھا جو کہ لاہ یہ لیہ لیہا لاہ کا مصدر ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی پردے میں ہو جائے اور بلند ہو جائے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ بھی آنکھوں کے اور اک سے محبوب ہے ہر شی پڑا اور ہر اس شی سے جو اس کی شان کے لائق نہیں بلند ہے۔ اس لیے اسے الہ کہا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۱۹: بعض حضرات کے نزدیک اسم جلالت مشتق نہیں ہے بلکہ ذات مخصوصہ کا علم ہے ان کے موقف کے دلائل کی وضاحت کریں؟

جواب: دلائل: اس لیے کہ اسم جلالت اللہ موصوف ہوتا ہے صفت نہیں بنا معلوم ہوا کہ یہ علم ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ اسماء بازی تعالیٰ میں سے ایسا اسم ہونا چاہیے جس پر اس کی صفات جاری ہوں اور اسم جلالت اللہ و صفت ہوتا تو لا الہ الا اللہ الرحمن کی طرح کلمہ توحید نہ رہتا۔ کیونکہ حنفی شرکت سے مانع نہیں۔

سوال نمبر ۲۰: الا ظہر انه وصف فی اصله الخ اس عبارت میں جو مسلک اختیار کیا گیا ہے وہ کیا ہے اور اس کے لیے کیا دلائل دیئے گئے ہیں؟

جواب: الا ظہر سے یہ مسلک بیان کیا گیا کہ اسم جلالت اللہ اصل میں وصف تھا لیکن جب یہ بات اس پر غالب آگئی کہ وہ اس کے غیر میں مستعمل نہیں تو یہ علم کی طرح ہو گیا جس طرح کہ ثریا اور صعق (کیونکہ یہ دونوں اصل میں وصف تھے تو غلبے کی وجہ سے علم کی طرح ہو گئے ثریا ثروی کی تغیری ہے مال ذرائعوت کو کہتے ہیں اب پرستاروں کا علم ہو گیا۔

کیونکہ یہ ستارے بھی کیش رہتے ہیں جگہ کی تکت کے ساتھ ساتھ اور صعق شدید آواز کو کہتے ہیں جب کہ یہ لقب ہو گیا خویلد بن نفیل کا تو اس کو علم کے قائم مقام کر دیا گیا اور صاف کے اس پر جاری ہونے میں اور اس کے وصف بننے کے اثناء میں اور شرکت کے احتال کے اس کی طرف راہ پکڑنے میں۔ اور اس ملک کے اظہر ہونے کی دلیل یہ ہے کہ لفظ اللہ اگر اللہ تعالیٰ کی فقط ذات مخصوصہ پر دلالت کرے تو اللہ عز و جل کے ارشاد و هدیہ فی السیمومت کا ظاہر صحیح معنی کا فائدہ نہ دے گا۔ (کیونکہ اس بحث میں لفظ اللہ شخص پر دل ہو گا اور معنی یہ ہو گا وہی ذات آسمان میں ہے اور آسمان کا اللہ عز و جل کے لیے ظرف ہونا لازم آئے گا حالانکہ اللہ تعالیٰ مکان سے پاک ہے) اور اگر وصف مانا جائے تو معنی یہ ہو گا وہ مجبود ہے اس میں اور یہ صحیح ہے کیونکہ معبودیت و صفات کے اعتبار سے ہے۔

تیسرا دلیل یہ ہے کہ انتقال کا معنی (دولفتوں میں ایک لفظ کا دوسرے لفظ میں معنی اور ترکیب میں شریک ہونا) اسم جلالت اور ان اصول کے مابین جو ذکر کیے گئے (الہ وغیرہ) حاصل ہے لہذا یہ ابتداء و صفات ہو گا نہ کہ علم۔

سوال نمبر ۱۲: رحمن اور رحیم میں کس معنی کا مبالغہ ہے اور ان کا مادہ انتقال در حم ہے اور اسماء اللہ تعالیٰ انما توحد باعتبارات الغایات الحج میں کس اعتراض کا جواب دیا گیا ہے؟

جواب: رحمن اور رحیم میں رحمت کے معنی کا مبالغہ ہے انکا مادہ انتقال در حم ہے۔

اسماء اللہ الحج یہ اس اعتراض کا جواب ہے کہ رحمت کا الغوی معنی رقت قلب ہے حالانکہ اللہ عز و جل رقت قلبی سے پاک ہے تو مفسر نے جواب دیا کہ ایک ہوتے ہیں انساب اور دوسرے ننان کج تو اسماء اللہ میں غایات کا اعتبار کیا جاتا ہے تو رقت قلبی کی غایت یہ ہے کہ دوسرے کی ضرورت پوزی کر دینا اور اسکی مشکل کو دور کر دینا تو رحمن و رحیم

میں بھی مراد ہے۔

سوال نمبر ۲۲: رحمن، رحیم سے مبلغ ہے اس کی وجہ کیا ہے اور یہ بتائیں کہ بعض اوقات یا رحمن الدنیا کہا جاتا ہے اور بعض اوقات یا رحیم الاخروہ۔ اس تضاد کی وجہ تحریر کریں؟

جواب: رحمن رحیم سے مبلغ اس لیے ہے کہ لفظ رحمن میں حرف زیادہ ہیں لفظ رحیم سے اور لفظ کی زیادتی معنی کی زیادتی پر دلالت کرتی ہے۔ اور کبھی ان کو کیت کے اعتبار سے لیا جاتا ہے تو اس صورت میں یا رحمن الدنیا کہا جاتا ہے کیونکہ یہ مؤمن اور کافر دونوں کو شامل ہے۔ اور کبھی اسے کیفیت کے اعتبار سے لیا جاتا ہے پھر کہا جاتا ہے یا رحمن الدنیا والاخروہ و یا رحیم الدنیا اور کبھی یا رحیم الاخروہ کہا جاتا ہے کیونکہ یہ مؤمن کے ساتھ خاص ہے۔

سوال نمبر ۲۳: لفظ رحمن کو لفظ رحیم پر مقدم کرنے کی منصف علیہ الرحمہ نے کتنی اور کونسی کوئی وجہ بیان کی ہیں تفصیل سے ذکر کریں؟

جواب: منصف نے اس کی چار وجہ بیان کی ہیں۔

(۱) رحمت دنیا مقدم ہے (۲) لفظ رحمن علم کی طرح ہو گیا ہے کہ اس کے ساتھ غیر اللہ موصوف نہیں ہوتا۔

(۳) رحمن نے جب بڑی بڑی اور اصول نعمتوں پر دلالت کی تو پھر رحیم کو ذکر کیا گیا تاکہ یہ ان نعمتوں کو شامل ہو جائے جو ان عظام نعمتوں میں سے رہ گئی ہیں پس یہ اس کے لیے تھہ اور ردیف کی طرح ہو جائے گا۔

(۴) آجتوں کے آخر کی حفاظت کرنے کے لیے رحمن کو مقدم کیا (جس کو رعایت نو اصل بھی کہتے ہیں)

سوال نمبر ۲۴: لفظ رحمٰن کو کس بیان پر غیر منصرف پڑھا جاتا ہے حالانکہ نبوی قاعدے کے مطابق یہ منصرف نہیں ہو سکتا ہے اور غیر منصرف بھی؟

جواب: لفظ رحمٰن کے اللہ عزوجل کے ساتھ خاص ہونے نے اس بات کو منبع قرار دیا کہ اس کی کوئی مؤنث ہو اب اکثر کے نزدیک الف نون ز اللہ تین فی الصفة کے غیر منصرف ہونے کے لیے شرط انتفاء فعلانہ ہے اور بعض کے نزدیک وجود فعلی توہم اغلب یعنی انتفاء فعلانہ کا اعتبار کرتے ہوئے اسے غیر منصرف پڑھتے ہیں۔

سوال نمبر ۲۵: بسم اللہ الرحمن الرحیم میں اللہ تعالیٰ کی ان دو صفات کے ذکر کو کیوں خاص کیا گیا وجہ بیان کریں؟

جواب: اس لیے تاکہ عارف جان لے کر اس بات کا مشتق کرے اس سے تمام امور میں مدد طلب کی جائے وہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہی ہے جو تمام عاجل آجل جل جلیل و حقیر نعمتوں کا اعط فرمائے والا ہے۔ پس وہ اپنی تمام تر توجہ کے ساتھ چنان باری تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو جائے اور توفیق کی رسی کو مضبوطی سے تحام لے اور اپنے باطن کو اس کے ذکر میں مشغول رکھے اور اسی سے مدد طلب کرے۔

سوال نمبر ۲۶: حمد و مدح اور شکر کی تعریف ذکر کریں نیز یہ تائپ کہ ان میں سے خاص کیا ہے اور عام کیا ہے یہ تقابل حمد اور مدح کے درمیان نیز حمد و مدح اور شکر کے درمیان بیان کریں؟

جواب: حمد: کسی کی اختیاری خوبیوں کے پیش نظر اس کی طرف اچھے کلمات کی نسبت کرنا چاہے وہ خوبیاں نعمت ہوں یا غیر نعمت۔

مدح: یہ بھی کسی کی اچھی خوبیوں پر شاء ہوتی ہے لیکن اس میں اختیاری کی قید نہیں ہے (چاہے وہ خوبیاں اختیاری ہوں یا غیر اختیاری)

شکر: نعمت کے مقابلہ میں ہوتا ہے چاہے زبان سے ہو یا دل سے یا اعضاء سے۔

متعلق کے اعتبار سے حمد اور مدح عام ہیں (کیونکہ یہ نعمت اور غیر نعمت دونوں کے مقابلے میں ہوتے ہیں) اور شکر خاص ہے (کیونکہ یہ فقط نعمت کے مقابلے میں ہوتا ہے) اور مورد کے اعتبار سے شکر عام ہے (کہ یہ دل زبان اور اعضاء سے ہوتا ہے) اور حمد حمد حمود کے اعتبار سے خاص ہیں (کہ یہ فقط سان سے ہوتے ہیں)

محمود علیہ کے اعتبار سے حمد خاص ہے (کیونکہ یہ اختیاری خوبیوں پر ہوتی ہے) اور مدح عام ہے (کیونکہ یہ اختیاری وغیر اختیاری دونوں قسم کی خوبیوں پر ہوتی ہے)

سوال نمبر ۲: حمد، شکر کے شعبوں میں سے نعمت کو زیادہ ظاہر کرنے والا شعبہ ہے اس کی وجہ اور اسکی تائید میں حدیث شریف ذکر کریں اور یہ بھی بتائیں کہ کیا اس طرح حمد، شکر کا جزء قرار نہیں پاتی اس کا کیا جواب ہے؟

جواب: حمد، شکر کو زیادہ ظاہر کرنے والا شعبہ اس وجہ سے ہے کہ اعتقاد مغلی ہوتا ہے اور اعضاء سے شکر میں بھی ریا کا احتمال ہے نبی کریم ﷺ نے فرمایا "حمد، شکر کی اصل ہے اللہ تعالیٰ کا شکر ادنیں کیا اس شخص نے جس نے اس کی حمد نہ کی"

حمد، شکر کی جز قرار نہیں پاتی، یہ جزو قرار پاتی جب نبی اکرم ﷺ کا ارشاد (الحمد رأس الشکر) سے مراد یہ ہوتا ہے کہ حمد، شکر کی حقیقت جزو ہے حالانکہ معاملہ اس طرح نہیں ہے بلکہ یہ تشبیہ بیان کے طور پر فرمایا گیا، کیونکہ حمد، شکر کے شعبوں میں سے اجل اور ادل ہے تو اس وجہ سے حمد، شکر کی جزو کی طرح ہوگی بلکہ اس کے اجزاء میں سے اہم ترین جزو ہو گا اس طرح کہ شکر کے اقسام میں سے جب حمد نہ پاتی جائے تو شکر بھی معدوم ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۲۸: حمد، شکر، ذم اور کفران میں سے کون کس کے مقابلے میں ہے؟

جواب: ذم، حمد کے مقابلے میں ہے اور کفران، شکر کے مقابلے میں ہے۔

سوال نمبر ۲۹: امام بیضاوی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ الحمد میں اصل نصب ہے آپ یہ بتائیں کہ رفع کی طرف عدول کی بنیاد کیا ہے؟

جواب: رفع کی طرف عدول اس وجہ سے کیا گیا تا کہ حمد کے عموم اور اس کے ثبات پر دلالت کرنے نہ کہ اس کے تجد و حدوث پر (کیونکہ اس طرح یہ جملہ اسمیہ ہو گیا جو کہ دوام و ثبات پر دال ہے)

سوال نمبر ۳۰: الحمد پر الف لام کونسا ہے اور اس کی وجہ کیا ہے؟

جواب: اس پر الف جس کا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اشارہ کرنا اس بات کی طرف جس کو ہر کوئی جانتا ہے حمد کہلاتا ہے یا اس پر الف لام استخراج کا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ حمد حقیقت میں تمام کی تمام اللہ عز و جل کے لیے ہے کیونکہ ہر بھلائی کو وہی عطا فرماتا ہے واسطے کے ساتھ یا بغیر واسطہ کے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے *وَمَا بَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِيمَنِ اللَّهُ* (تمہارے پاس جو بھی نعمت ہے وہ اللہ عز و جل کی طرف سے ہے) اور دوسری وجہ یہ ہے کہ اس میں اشارہ ہے اس بات کی طرف کہ اللہ تعالیٰ خی قادر مرید اور عالم ہے کیونکہ حمد کا وہی مستحق ہوتا ہے جس کی یہ شان ہو۔

سوال نمبر ۳۱: لفظ رب صرف اعتبر سے کیا ہے اور اس کا معنی کیا بناتا ہے؟

جواب: لفظ رب اصل میں مصادر ہے جو کہ تربیت کے معنی میں ہے (تربیت کہتے ہیں شی کو اس کے کمال تک Step by Step پہنچانا) اللہ عز و جل کی صفت اس سے مبالغہ کے طور پر لائی گئی ایک قول یہ بھی ہے کہ رب صفت مشبه ہے رب یوبہ سے پھر مالک کا نام اس کے ساتھ رکھا گیا کیونکہ وہ مملوک کی حفاظت و تربیت کرتا ہے۔

سوال نمبر ۳۲: لفظ عالمین عالم کی جمع ہے اس سے کیا مراد ہے نیز العلمین پر الف لام لانے نیز جمع کے لیے وہ طریقہ اختیار کرنے جو ذوی المعقول کے لیے ہوتا ہے کی کیا وجہ

ہے؟

جواب: اس سے مراد اس شی کا اسم ہے جس سے صانع کی پیچان ہوتی ہے۔ اور وہ مانسوی اللہ ہے (جواہر و اعراف میں سے) ذوی المحتول والی جمع اس لیے لائی گئی (حالانکہ اس میں غیر ذوی المحتول بھی شامل ہیں) کہ ذوی المحتول کو غیر ذو المحتول پر غلبہ دیا گیا۔

سوال نمبر ۳۲: انسان کو تمام کائنات کے مقابلے میں رکھا گیا ہے قرآن پاک کی کسی آیت سے اس بات کا شہود دیں یہ بھی بتائیں کہ اگر رب العلمین کو منسوب پڑھیں تو اس کی کیا وجہہ ہو سکتی ہیں؟

جواب: آیت و فی اَنفُسکم اَفْلَاتِبَصُورُونَ۔ (اور تمہاری اپنی جانوں میں تو کیا تم دیکھتے نہیں) تو پہلے کائنات و عالم میں غور و فکر کرنے کا حکم فرمایا گیا) اس کے مقابلے میں یہ آیت ارشاد فرمائی گئی اگر رب العلمین کو منسوب پڑھیں تو یہ یادِ حکیم کی بناء پر منسوب ہو گا یا نہ اس کی بناء پر یا اس فعل مقدر کی بناء پر جس پر حدودِ لالت کرتی ہے۔ (احمد)

سوال نمبر ۳۳: لفظِ مالک کو ملک کبھی پڑھتے ہیں دونوں میں فرق کیا ہے مختار قول کونا ہے اور اس کی دلیل کیا ہے؟

جواب: مالک اس ذات کو کہتے ہیں جو ایمان مملوک ہیں جس طرح چاہے تصرف کرے اور یہ ملک سے ماخوذ ہے۔ اور ملک اس ذات کو کہتے ہیں جو مامور ہیں میں امر و نہی کے ساتھ تصرف کرے اور یہ ملک سے ماخوذ ہے۔ دونوں میں فرق یہ ہوا کہ مالک صرف مملوکین میں تصرف کرتا ہے اور ملک ان تمام میں جن کو وہ حکم دیتا ہے۔ اور مختار قول بھی ملک نہیں ہے اس کی ایک تو سیکھی دلیل ہے جو بھی مذکور ہوئی اور زور سی دلیل اللہ عزوجل کا ارشاد لمنِ الملک الیوم ہے تو اس میں ملک کا لفظ ہے جس سے ملک بنتا ہے تو چونکہ اس دون باتیوں کی باادشانہت کی نفی کی گئی ہے اس لیے اس کے مقابلہ لئے اللہ الواحد

القہار سے اللہ تعالیٰ کے لیے بادشاہت کا اثبات ہو گا جس کے لیے لفظ مالک یو لا جاتا ہے نہ کہ مالک۔

سوال نمبر ۲۵: لفظ مالک کے اعراب کے ملے میں رفع، نصب، متوّن اور غیر متوّن کا ذکر بھی کیا گیا ہے ان تمام صورتوں کی بوضاحت سے وہ بیان کریں؟

جواب: لفظ مالک کو جب مخصوص پڑھیں تو یہ یا تو مرح کی جا پر ہو گا یا حال ہونے کی بنا پر اور جب اسے مرفع پڑھیں تو اس کی دو صورتیں ہیں یا تو یہ تنوں کے ساتھ ہو گا یا بغیر تنوں کے دونوں صورتوں میں یہ مبتداء ہے مخدوف کی خبر ہو گا۔

سوال نمبر ۳۶: مالک یوم الدین میں اسم فاعل کی جو طرف کی طرف اضافت ہے اس حوالے سے ایک اعتراض وارد ہوتا ہے اعتراض و جواب دونوں واضح طور پر بیان کریں؟

جواب: اعتراض: مالک یوم الدین میں مالک نکرہ ہے اضافت لفظیہ ہونے کی وجہ سے (اضافت لفظیہ یہ ہوتی ہے کہ مضاف ایسا صیغہ صفت ہو جو اپنے معمول کی طرف مضاف ہو) لہذا یہ معرفہ (اللہ) کی صفت کس طرح ہو سکتا ہے۔

جواب: اس سے پہلے تہمید وہ یہ کہ اسم فاعل و مفعول کے عمل کرنے کی شرط یہ ہے کہ وہ حال یا استقبال کے معنی میں ہو ورنہ وہ عمل نہیں کریں گے تہمید کے بعد جواب یہ ہو گا کہ یہاں مالک حال و استقبال کے معنی میں نہیں ہے بلکہ ماضی کے معنی میں ہے یا استرار کے معنی میں تو جب یہ حال و استقبال کے معنی میں نہیں تو یہ اپنے معمول کی طرف مضاف بھی نہیں ہو گا اس صورت میں یہ اضافت ہیچیہ (محتویہ) بن جائے گی جو کہ تعریف کا فائدہ دیتی ہے لہذا معرفہ کی صفت واضح ہو سکتا ہے۔

سوال نمبر نے ۳۷: لفظ دین سے تین مخالفی مزارد یہیں گئے ہیں جو ائمہ شریعت اور اطاعت آپ سے سوال یہ ہے کہ یوم کی اضافت شریعت اور اطاعت کی طرف مفہوم اور معنی کے اعتبار

سے کیسے صحیح ہو گی؟

جواب ہبوم کے بعد اور اللہ تعالیٰ سے پہلے لفظ جزا مقدر ہو گا اب مفہوم و معنی کے اعتبار سے اضافت درست ہو جائے گی۔

سوال نمبر ۸۳: اللہ تعالیٰ پر ان اوصاف کا اجراء کس بات پر دلالت کیے لیے کیا گیا ہے۔ تفصیل سے ذکر کریں اور یہ بتائیں کہ فان ترتب الحکم علی الوضف پسخ  
بعلیہ لہ میں کس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے؟

جواب: اللہ عز و جل پر ان اوصاف کا اجراء اس بات پر دلالت کرنے کے لیے کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ علی حمد کا مستحق ہے کوئی بھی اس کے شواہی سے زیادہ حقدار نہیں ہے۔ بلکہ حقیقت اس کے سوا حمد کا کوئی بھی مستحق نہیں ہے۔ فان ترتب الحکم الخ سے اسی بات کی طرف اشارہ کیا گیا۔ کیونکہ حمد کا حکم مترتب ہے اوصاف مذکورہ پر جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ حمد کا ان اوصاف کی وجہ سے مستحق ہے اور چونکہ یہ اوصاف اس کے غیر میں پائے نہیں جاتے اس لیے حمد کا وہی مستحق ہے۔

سوال نمبر ۳۹: اللہ تعالیٰ کے جن چار اوصاف کا ذکر ہوا ان کی وضاحت مطلوب ہے نیز لیس نیصدز مبنہ لا بیحاب بالذات او وجوب علیہ قضیۃ بسوابق الاعمال اس عبارت میں دو جماعتیں کارڈ کیا گیا ہے اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: وصف اول اس بات کو واضح کرنے والا ہے کہ موجب حمد کیا ہے اور وہ ایجاد و تربیت ہے جو رب العالمین سے سمجھا جائز ہے۔ دوسرا اور تیسرا (الرحمن الرحیم) اس بات پر دلالت کرنے کے لیے ہے کہ اس (الرحمن الرحیم) کی وجہ سے فضیلت حاصل کرنے والا سہی اختیار بھی رکھتا ہے۔ اور یہ اس سے ذات کے اعتبار سے واجب ہونے سے بھی صادر نہیں ہوتا اور نہ یہ اس پر اعمال سابقہ پر جزا کے اعتبار سے واجب ہے۔ چوتھا وصف

(مالک الیوم الدین) اخصاص کی تحقیق کے لیے ہے کیونکہ یہ ملک میں شرکت کو قبول نہیں کرتا۔

فلسفہ کا عقیدہ یہ ہے کہ اللہ عز و جل مسو جب بالذات ہے اس سے جو بھی شی صادر ہوتی ہے وہ ایجاد و اضطرار کے طور پر ہوتی ہے تو علامہ بیضاوی نے لیس یصدر الخ سے انکار کر دیا۔ اور معتزلہ کا یہ عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ پر نیک بندے کو اس کے اعمال سابقہ کی وجہ سے ثواب اور گنہگار کو اس کے گزرنے ہونے اعمال کی وجہ سے سزا دینا واجب ہے تو علامہ بیضاوی نے اور وجب علیہ الخ سے انکار دیا۔

سوال نمبر ۰۲: مالک یوم الدین تک غیبت کا طریقہ اختیار کیا گیا جب کہ ایسا ک نعبد و ایسا ک نستعین میں خطاب کا انداز اپنایا گیا اس کے حوالے سے امام بیضاوی کی تقریر آسان چیزائے میں ذکر کریں اور انہوں نے اہل عرب سے جو استشهاد کیا ہے وہ بھی ذکر کریں؟

جواب: تقریر یہ پہلے اللہ عز و جل کے حمد کے لائق ہونے کو بیان کیا گیا پھر اس کے بعد عظمت والی صفات کو ذکر کیا گیا جن سے اللہ تعالیٰ کی ذات باقی تمام ذاتوں سے ممتاز ہو گئی تو اس سے ایک معین معلوم حاصل ہو گیا۔ پھر اسکے بعد خطاب کا صیغہ لایا گیا ایک تو اس لیے تاکہ یہ اخصاص پر زیادہ دلالت کرے۔ (کیونکہ اگر غائب کی ضمیر ایاہ لائی جاتی تو اس سے اتنا اخصاص ظاہر نہ ہوتا) لیکن جب غیب سے خطاب کی طرف التفات کیا گیا تو اس نے اخصاص کے معنی کو پا کر دیا۔ اور دوسری یہ وجہ ہے کہ پہلے غیب کے میمع استعمال کیے گئے تو اس سے برهان حاصل ہو گئی۔ پھر خطاب کی طرف التفات کیا گیا تاکہ اس برهان سے عیان کی طرف ترقی ہو جائے۔ اور غیب سے شہود کی طرف انتقال ہو جائے۔ گویا کہ معلوم ہو گیا، معمول مشاہدہ ہو گیا اور غیب حاضر ہو گیا۔ عارف کے حال (ذکر، فکر اور اس کے انتہاء

میں تامل) کے مناسب پہلا کلام ہے پھر اس کے بعد اس کے معاملے کی انتہاء (کہ وہ اہل مشاہدہ میں سے ہو) لائی گئی۔

پہلے کلام کی بنیاد عارف کے ابتدائی حال (ذکر فکر اور اس کے اسماء میں تامل) پر کھی گئی اور کلام کے دوسرے حصے کی بنیاد عارف کے معاملہ کے مشتمل پر کھی جو کہ اہل مشاہدہ میں سے ہونا اور وصول کی گہرائی میں غوطہ زن ہونا ہے تاکہ وہ اسے سامنے دیکھ لے۔

استشهاد اہل عرب کے کلام سے

تطاول لیلک بالا ثمد و نام الخلی ولم ترقد

وبات وبات لہ لیلہ کلیلة ذی العائز الارمد

وذلك من بناء جاءه نی و خبرته عن ابی الاسود

مذکورہ بیت تین التفاتات پر مشتمل ہے پہلا لیلک میں کیونکہ یہ تکلم سے خطاب

کی طرف التفات ہے کیونکہ قیاس لیلی چاہتا ہے اور دوسری التفات بسات میں ہے جو کہ

خطاب سے غیب کی طرف التفات ہے کیونکہ قیاس بست کو چاہتا ہے۔ اور تیسرا جاءہ میں

ہے جو کہ غیب سے تکلم کی طرف ہے کیونکہ قیاس جاءہ کہ تقاضا کرتا ہے۔

سوال نمبر ۲۳: ایا ک میں ایا ضمیر ہے یا ک اس سلسلے میں مختلف اقوال ذکر کریں؟

جواب: ایا ک میں ایا ضمیر متفصل ہے اور اس کے ساتھ جوئی یا کاف یا ہاملائی جاتی ہے وہ

حروفِ زائدہ ہیں جو خطاب، غیب اور تکلم کے بیان کے لیے آتے ہیں۔

اور امام خلیل کا قول یہ ہے کہ ایسا مضاف ہے ان (ک، کی، ہ، ہی) کی طرف۔ اور

ایک قول یہ بھی ہے کہ یہ (ک، ہ، ہی) ہمارے ہیں اور ایسا عمدہ ہے کیونکہ جب یہ ضمائر عوامل سے

جدارہ گنگیں تو ان سے نطقِ محدور ہو گیا اس حال میں کہ یہ مفردہ ہیں اس لیے ان کے ساتھ

ایسا ملا دیا گیا تاکہ یہ ہمارا اس ایسا کے ساتھ مستقل ہو جائیں۔

سوال نمبر ۲۷: عبادت اور استعانت کا مفہوم واضح کریں اور یہ بتائیں کہ معونت کی کتنی اور کون کوئی اقسام ہیں اور صحیح تکلیف کس معونت پر موقوف ہے نیز اس آیت میں کس کام پر مدطلب کی جا رہی ہے؟

جواب: عبادت، خضوع اور تذلل کی غایت کی انتہاء کو کہتے ہیں اس سے طریقِ معبد (محل) ہے اور شوبِ ذو عبده ہے جب کہ کپڑا انتہائی موٹا ہو۔ اور یہ صرف اللہ تعالیٰ کے لیے خضوع میں استعمال ہوتا ہے۔

اور استعانت، طلبِ معونت کو کہتے ہیں اور معونت یا تو ضروری ہو گی یا غیر ضروری ہے اور معونت ضروری وہ ہے جس کے بغیر فعل اداہی نہ ہو جیسے فاعل کو قدرت دینا اور فاعل کو اس کا تصور ہونا نیز آله اور مادہ کا ہونا جس کے ذریعے فاعل فعل ادا کرے جب یہ معونات جمع ہو جائیں تو انسان استطاعت کے ساتھ موصوف ہوتا ہے اور صحیح تکلیف بھی اسی معونت پر موقوف ہے اور غیر ضروری وہ معونت ہے جس کے ذریعے فعل آسان ہو جائے جس طرح کہ اس آدمی کے لیے سواری مہیا ہو جانا جو پیدل چلنے پر قادر ہو۔ اس آیت میں طلبِ معونت یا تو جمیع امور پر کی جا رہی ہے یا عبادت کی اداگی میں۔

سوال نمبر ۲۸: سورۃ فاتحہ پڑھنے والا شخص تنہا ہوتا ہے جمع کی ضمیر لانے کی کیا وجہ ہے اور مفہول کو مقدم کرنے کے حوالے سے امام بیضاوی رحمہ اللہ کی تقریزِ ذکر کریں؟

جواب: جمع کی ضمیر اس لیے لائے تاکہ اس نہ میں قاری کے ساتھ ساتھ حافظ فرشتے اور حاضرین جماعت یا تمام موحدین کی عبادتوں کا ذکر ہو جائے اور قاری کی حاجت ان تمام کی حاجتوں کے ساتھ مل جائے اور اس کی برکت سے اس قاری کی عبادت قبول ہو جائے اور حاجت پوری ہو جائے۔

ایسا ک مفعول کو عامل پر مقدم کیا گیا اس کی عظمت کی بنا پر اور اس کے اہم ہونے وجہ سے نیز حضر پر دلالت کرنے کے لیے (کیونکہ قادر ہے کہ تقدیم ماحفظ التا خیر یفید الحصر وال تخصیص) اور اس کو مقدم کرنے کے لیے (ذکر میں) جو وجود میں بھی مقدم ہے اور اس بات پر آگاہ کرنے کے لیے کہ عابد کے لیے مناسب یہ ہے کہ اس کی نظر پہلے اور بالذات معمود پر ہو جو اس سے عبادت کی طرف وہ بھی اس حیثیت سے نہیں کہ عبادت اس سے صادر ہو رہی ہے بلکہ اس حیثیت سے کہ یہ نسبت شریف ہے بازی تعالیٰ کی طرف اور اس کے اور حق تعالیٰ کے درمیان وسیلہ ہے کیونکہ عارف کا دل تب تحقیق ہوتا ہے جب وہ اس وصل میں جناب قدس کے ملاحظہ میں مستقر ہو جائے اسی وجہ سے ان **اللہ معنا کو می ربی پر فضیلت حاصل ہے۔**

سوال نمبر ۳۲: عبادت کو استعانت پر کیوں مقدم کیا گیا اس کی وجہ بیان کریں اور بعد کے نوں پر فتح کے علاوہ کوئی اور حرکت پڑھ سکتے ہیں یا نہیں؟

جواب: عبادت کو استعانت پر اس لیے مقدم کیا گیا تاکہ آئتوں کے اواخر موافق ہو جائیں تیز اس سے یہ معلوم ہو جائے کہ وسیلہ کو طلب حاجت پر مقدم کرنا احاجیت کے زیادہ قریب کرنے والا ہے۔

بعد پر فتح کے علاوہ کبرہ بھی پڑھ سکتے ہیں (یعنی تمیم) کی لفظ کے مطابق ہے کیونکہ وہ حروف مفارع کو سوائے یا کے کسرہ دیتے ہیں جبکہ ان کا بعد مضمون نہ ہو۔

سوال نمبر ۳۵: اہدنا الصراط المستقیم کی کیا حیثیت ہے نیز ہدایت کے کہتے ہیں اور فائدوهم الی صراط العجیب کے حوالے سے سوال و جواب کی وضاحت کریں؟

جواب: یہ اہدنا الصراط الخ اس معنوں کا بیان ہے جس کو طلب کیا گیا کویا کہ فرمایا میں تمہاری کیا مدد کروں تو عرض کیا مدد نہ اٹایت۔ اور چونکہ یہ ہدایت سب سے بڑا مقصود ہے

اس لیے اس کو الگ لایا گیا۔ اور ہدایت کہتے ہیں لف کے ساتھ راہنمائی کرنے کو (اُسی وجہ سے یہ خیر میں استعمال ہوتی ہے)

اعتراض: آپ نے یہ کہا کہ ہدایت لف کے ساتھ راہنمائی کو کہتے ہیں حالانکہ اللہ عزوجل کا ارشاد فاہد وہم الی صراط الجحیم (کہ ان کو صراط جحیم کی طرف ہدایت دو) ہے حالانکہ صراط جحیم کی طرف راہنمائی لف کے ساتھ نہیں ہے۔

جواب: یہ ارشاد حکم (ڈائیٹ ڈبٹ) کے طور پر ہے

سوال نمبر ۲۶: مصنف علیہ الرحمۃ نے ہدایت کی چار صورتیں بیان کی ہیں ان پر روشنی ڈالیں نیز فال مطلوب اما زیادة النع سے ایک اعتراض کا جواب دیا گیا ہے اعتراض اور جواب دونوں کی وضاحت کیجئے؟

جواب: ہدایت کی چار صورتیں

(۱) وقتیں عطا کرنا جن سے انسان اپنے مصالح کی طرف احتلاء پر قادر ہو جاتا ہے۔ (جس طرح قوت عقلیہ، حواس باطنہ اور ظاہری مشاعر (حوالہ))

(۲) ایسے دلائل قائم کر دینا جو حق و باطل اور صلاح و فساد کے مابین فرق کر دیں (والیہ اشار حیث قال و هدیتہ النجذین وقال فہدینہم فاستحروا

العمی علی الهدی)

(۳) رسولوں کے سیجنے اور کتابیں اتنا نے کے ساتھ ہدایت دینا (وایاہا عنی بقولہ وجعلناهم آئۃ الایة وقولہ ان هنَا القرآن یہدی لِلشیء هی اقوم)

(۴) لوگوں کے دلوں پر راز ظاہر کر دیا اور ان کو اشیاء و کھادیا جائیں درحقیقت ہیں وحی امام یا پیغمبر خواہوں کے ذریعے۔

## فالمطلوب الخ

اعتراف: (اگر صراط مستقیم سے طریقہ حق اور ملت اسلام مراد ہو تو پھر اعتراض وارد ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ سورۃ ان بندوں کی زبانوں پر اتاری جنہوں نے اس کو محمد کے ساتھ خاص کیا اور اس کی شان کے لائق صفات بیان کیں پھر ان کی طرف سے طلب ہدایت کیسے درست ہے حالانکہ وہ پہلے ہی ہدایت پر ہیں تو یہ تحصیل حاصل ہے جو کہ باطل ہے۔

جواب: اہدنا سے جو ہدایت طلب کی جا رہی ہے اس سے مقصود یا توزیعی ہدایت ہے یا ہدایت پر ثابت قدمی ہے یا ان مراتب کا حصول ہے جو ہدایت پر مرتب ہوتے ہیں۔ (یہی وجہ ہے کہ جب عارف باللہ یہ کہے گا تو اس مرادیہ لے گا۔ اللہ تو مجھے ہدایت (رہا دکھلا) دے اپنی طرف چلنے کے راستہ کی تاکہ تو ہم سے ہمارے احوال کی ظلمتوں کو مٹا دے اور ہمارے بندوں کے پردوں کو زائل فرمادے تاکہ تیرے نورِ قدس سے روشنی حاصل کر کے مجھے تیرے نور سے دیکھ لیں۔

سوال نمبر ۷: امر اور دعا کی بآہم مشارکت اور تقاؤت کیا صورت ہے نیز صراطِ اصل میں سین کے ساتھ ہے اس اعتبار سے صراط کو سراط کیوں کہتے ہیں۔ اور سین کو صادے سے پلنے کی وجہ کیا ہے؟

جواب: امر اور دعا کا لفظ اشتراک تو بالکل ظاہر ہے (کیونکہ دنوں کے لیے ایک ہی صیغہ مستعمل ہے) اور معنی بھی کبھی یہ دنوں بآہم شریک ہو جاتے ہیں کیونکہ دنوں طلبِ فعل کے لیے آتے ہیں۔ لیکن یہ استعلاء اور سفل کے ساتھ متفارق ہو جاتے ہیں کیونکہ جب حکم اپنے آپ کو بڑا بھجو کر یہ صیغہ استعمال کرے گا تو یہ امر کہلانے کا درود وحش۔

صراط کو سراط (اصل کے اعتبار سے) اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ مسروط الطعام سے ناخوذ ہے جس کا معنی یہ ہے کہ اس نے طعام کو پہنچایا چبایا تو چونکہ قائل راستے

کو نکل جاتا ہے یعنی طے کرتا ہے اس لیے اسے صراط کہتے ہیں۔ یادہ راستہ قافلے کو نکل جاتا ہے اس لیے اسے صراط کہتے ہیں

سینک گو صاد سے اس لیے بدلا گیا تاکہ یہ صفت الطلاق میں طاہ کے مطابق ہو جائے۔

سوال نمبر ۳۸: لفظ صراط کو مختلف طریقوں سے پڑھا جاتا ہے ان صورتوں کی وضاحت کریں یا ذہن تاکیں کہ صراط مستقیم سے کیا مراد ہے؟

جواب: لفظ صراط کو صراط، صراط اور صاد کو زاء کو بود کر پڑھا جاتا ہے۔ صراط مستقیم سے مراد طریق حق ہے یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس سے مراد ملت اسلام ہے۔

سوال نمبر ۳۹: صراط الذين انعمت عليهم ترکیب میں کیا واقع ہوتا ہے اور اس کے لانے کی حکمت کیا ہے اور یہ بھی بتا کیں کہ مصنف کے قول وہ وفی حکم تکریر العامل من حيث انه المقصود بالنسبة میں کس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے؟

جواب: یہ پہلے صراط الذين سے بدل واقع ہے (بدل کل) اور اسے لانے میں حکمت یہ ہے کہ اس سے تاکید اور تھیص ہو گئی اس بات پر کہ مسلمانوں کا راستہ ہی وہ راستہ ہے جس کے مستقیم ہونے کی گواہی دی گئی ہے اور مصنف کے قول وہ وفی حکم الخ سے اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ بدل چونکہ نسبت سے مقصود ہوتا ہے اس لیے بدل کے ذکر کے وقت نسبت بھی بخوبی اور نسبت کا تکرار عامل کے تکرار سے ہوتا ہے لہذا بدل سے پہلے حکما عامل تکرار ہو گا۔

سوال نمبر ۴۰: منعم عليهم سے کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: اس کے بارے چند اقوال ہیں۔

- (۱) اس سے انبیاء کرام علیہم السلام مراد ہیں۔
- (۲) اصحاب موسیٰ و عیسیٰ علیہما السلام مراد ہیں لیکن تحریف و تثنیہ نے پہلے لیکن قرآن حکیم کی دوسری آیت میں اس بات کی تصریح ہے کہ اس سے انبیاء کرام علیہم السلام صدیقین، شہداء اور صالحین رحمہم اللہ تعالیٰ مراد ہیں۔

سوال نمبر ۱۵: انعام کا کیا معنی ہے اور مصطفیٰ علیہ الرحمۃ نے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو جس تقسیم کے ساتھ ذکر کیا ہے اس تقسیم کی وضاحت کیجئے اور یہاں کوئی قسم مراد ہے؟

جواب: انعام کا معنی ایصال الفعمۃ (نعمت پہنچانا) ہے (ویسے تو انعام اس حالت کو کہتے ہیں جس سے انسان لذت حاصل کرتا ہے پھر اس کا اطلاق اس نعمت پر کر دیا گیا جس سے انسان لذت حاصل کرتا ہے اور وہ لین ہے)

تقسیم نعمت: اللہ عز و جل کی نعمتیں دو جنسوں میں منحصر ہیں دنیوی اخروی دنیوی کی پھر دو قسمیں ہیں محسن، کبیٰ محسن کی پھر دو قسمیں ہیں (۱) روحانی (جیسے انسان میں روح پھونکنا اور اس کو عقل کے ساتھ روشن کرنا اور اس کی تابع قوتیں جیسے فہم، فکر، نطق وغیرہ) (۲) جسمانی (جیسے تخلیق بدن اور زوہ قوتیں جو بدن میں حلول کیے ہوئے ہیں اور

کمال اعضاء، صحت وغیرہ)

اور کبیٰ نعمتیں (نفس کو رذائل سے پاک کرنا اور عمدہ اخلاق سے مزین کرنا، حصول جاہ وغیرہ) ہیں اور اخروی و نعمتیں ہیں کہ جس میں انسان کی کوتاہیوں کی مغفرت اور اس سے راضی ہونا اور اعلیٰ علمین میں اس کو ملائکہ مقریبین کے ساتھ ہمیشہ ٹھکانا دینا۔ (لیکن یہاں آیت میں اخروی نعمتیں اور جوان تک پہنچنے کا ذریعہ ہیں وہ مراد ہیں کیونکہ اس کے علاوہ میں مومن و کافر دونوں شریک ہیں۔

سوال نمبر ۵۲: غیر المغضوب عليهم ولا الضالين تركيب میں کیا واقع ہوتا ہے اور ذلك انما یصح باحد تاویلین اس عبارت سے کیا بتانا مقصود ہے اس کی دضاحت کریں؟

جواب: غیر المغضوب الخ: یہ الذین الخ سے بدل واقع ہے یا یہ الذین کی صفت واقع ہوگا (میزید یا مقیدہ صفت میزید تو موصوف کے احوال و ابهام کو دور کر دیتی ہے اور صفت مقیدہ موصوف کو مقید کر دیتی ہے پہلی قبیل ہوگی جب ایمان سے مراد ایمان کامل ہو اور دوسری قبیل ہوگی جب ایمان سے فقط تصدیق مراد ہو اب چونکہ صدق بھی مغضوب علیہ بھی ہوتا ہے تو غیر المغضوب عليهم الخ نے ان حضرات کو موصوف سے خارج کر کے اس کو مقید کر دیا)

وذلك: الخ غیر الخ صفت مانع کی صورت میں اشکال لازم آئے گا کہ الذین معرفہ ہے اور غیر مکرہ تو ان دونوں میں موافقت نہیں ہے تو علامہ بیضاوی نے وذلك الخ سے جواب دیا کہ غیر الخ صفت مانع و تاویلین میں سے ایک کو تلیم کرنے کے ساتھ درست ہوگا۔

(۱) موصول کو تکرہ کے قائم مقام کر دیا جائے۔

(۲) غیر کو اضافت کی وجہ سے معرفہ قرار دیا جائے کیونکہ غیر اسکی طرف مفاف ہے جس کی ایک بھی ضد ہے لہذا وہ معین ہو گیا۔

سوال نمبر ۵۳: ابن کثیر نے لفظ غیر کو منسوب پڑھا ہے تو ان کے نزدیک اس کا نصب کس تعداد پر ہوگا اور یہ بھی بتائیں کہ لفظ غصب کا الفوی معنی کیا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف اس کی نسبت کیسے صحیح قرار پائے گی؟

جواب: ابن کثیر نے اسے ضمیر مجرور (ظیم) سے حال واقع ہونے کی بنا پر منسوب پڑھا

ہے اور عاملِ اعتمت کو مانا ہے۔ یا یہ معنی کے پوشیدہ ہونے کی وجہ سے منسوب ہو گا یا منسوب ہونے کی وجہ سے (یہ تب ہے جب کہ نعمتیں کافروں اور مومنوں دونوں کو شامل مانی جائیں) غصب کا الغوی متعی شود ان النفس عند ارادۃ الانتقام (نفس کا بیجان انتقام کے ارادہ کے وقت) ہے اللہ تعالیٰ کی طرف جب اس کی نسبت کی جائے کی تو اس سے متعی و انجام (عذاب و بیان) مراد ہو گا۔

سوال نمبر ۵۴: لفظ علیہم ایک جگہ محلِ رفع میں ہے اور دوسری جگہ محلِ نصب میں ہے دونوں صورتوں کی وضاحت کریں اور لفظ لاء کے بارے میں مصنف نے کیا فرمایا اور اس پر کچھ مثالیں پیش کی ہیں ان کی وضاحت کریں؟

جواب: علیہم جو المغضوب کے بعد ہے وہ محلِ رفع میں ہے کیونکہ المغضوب کا سبب قائل ہے اور علیہم جوانعِ اعتمت کے بعد ہے وہ محلِ نصب میں ہے کیونکہ وہ مقصوٰل ہے۔

اور لا، غیر میں پائے جانے والے لفی کے معنی کی تاکید کے لیے مزیدہ ہے گویا کفر مایا گیا لا المغضوب علیہم ولا الضالین۔ اور چونکہ غیر میں لفی کا معنی پایا جاتا ہے تو یہ لاء کے معنی میں ہوا اسی وجہ سے انا زیدا غیر ضارب درست ہے کیونکہ غیر متفاہ نہیں بلکہ لاء کے معنی میں ہے لہذا یہاں تقدیمِ مفعول علی عاملِ مضاف الیہ لازم نہیں آتی یا یہی ہی ہے جیسے انا زیدا لا ضارب جائز ہے اور انا زیدا مثل ضارب جائز نہیں کیونکہ مثلِ مضاف عامل ہے اور یہ زیدا جو کہ ضارب کا مفعول ہے اس کا ضارب کے عامل پر مقدم ہونا لازم آتا ہے جو کہ درست نہیں ہے۔

سوال نمبر ۵۵: ضلال سے کیا مراد ہے اور المغضوب علیہم والضالین سے کون لوگ مراد ہیں تفصیل سے ذکر کریں اور اس پر قرآن مجید سے دلیل پیش کریں؟

جواب: مثلاً سے مراد العدول عن الطريق عمداً أو خطأ (سید ہے راستے سے جان بوجوہ کریا غلطی سے ہنا) ہے ایک قول کے مطابق المغضوب عليهم سے مراد یہود ہیں جیسے اللہ تعالیٰ نے فرمایا من لعنه اللہ وغضب علیہ اور الضالین ہے مراد نصاریٰ ہیں اقوله تعالیٰ قد ضلوا من قبل واضلوا کثیراً۔ حاصل کلام یہ ہے کہ المغضوب عليهم سے عصناۃ اور الضالین سے الجاهلون بالله مراد ہیں کیونکہ مضمون علیہ وہ ہے جو معرفۃ حق لذاتہ اور معرفۃ خیر للعمل بہ کا جامع ہو تو اس کا مقابل وہی ہو گا جس نے ان دونوں میں سے ایک میں خلل ڈالا ہے مخل بالعمل فاسق ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان جان بوجوہ کرتی کرنے والے کے بازے میں وغضب اللہ علیہ اور مخل بالعلم جاصل ضال ہے بلقوله تعالیٰ فمادا بعد الحق الا الضلال۔

سوال نمبر ۵: **وَلَا الضَّالُّ** میں کن لوگوں کے نزدیک ہمزہ پڑھا جاتا ہے اور اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب: وہ حضرات جو التقائے سائین سے بھاگنے میں بہت کوشش کرتے ہیں ان کی لغت کے مطابق **وَلَا الضَّالُّ** ہمزہ کے ساتھ پڑھا گیا ہے کیونکہ اس طرح التقائے سائین لازم نہیں آتا۔

سوال نمبر ۵: لفظ آمین خوی اعتبر سے کیا ہے اور یہ مدار قصر دونوں طرح آتا ہے اس پر عربی کلام سے کوئی دلیل ذکر کریں؟

جواب: لفظ آمین اس فعل کا اسم ہے جو کہ استجب ہے۔ اور حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے اس کا معنی پوچھا تو آپ نے فرمایا افععل۔ اور یہ مبنی برفتح ہے این کی طرح التقائے سائین کی وجہ سے اور لفظ آمین مدار قصر دونوں طرح آیا ہے جیسے شاعر کا قول ویرحم اللہ عبداً قال آمیناً اور مدارے مراد الف

کی ادا و قصر (بغیرہ کے) ہے و قال امین فزاد اللہ ما بیننا بعد

سوال نمبر ۵۸: لفظ آئین قرآن مجید کا حصہ ہے یا نہیں اور سورہ فاتحہ کے آخر میں اس کا پڑھنا کیا حیثیت رکھتا ہے نیز امام لفظ آئین پڑھے یا نہیں اس سلسلے میں مصنف کا موقف کیا ہے اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا مسلک کیا ہے؟

جواب: لفظ آئین قرآن مجید کا حصہ بالاتفاق نہیں ہے سورہ فاتحہ کے آخر میں اسے پڑھنا مسنون ہے، مصنف کے نزدیک امام اسے کہے گا اور کہے گا بھی بلند آواز سے (جہری نمازوں میں) امام صاحب رحمہ اللہ کا مسلک یہ ہے کہ امام اسے نہیں کہے گا لیکن آپ سے مشہور یہ ہے کہ امام اسے آہستہ کہے گا۔

سوال نمبر ۵۹: سورہ فاتحہ کی فضیلت کے بارے میں صاحب تفسیر نے پکھڑ دو ایات نقل کی ہیں ان کی روشنی میں اس سورت کی فضیلت بیان کریں؟

جواب: سورہ فاتحہ کی احادیث میں بہت فضیلت وارد ہوئی ہے جن میں سے چند پیش خدمت ہیں۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت ابی رضی اللہ عنہ کو فرمایا کہ میں تمہیں ایسی سورۃ کی خبر نہ دوں جس کی مثل توراۃ و انجلیل اور قرآن حکیم میں (یعنی قرآن حکیم میں دوسرے مقام پر) نازل نہیں ہوئی تو حضرت ابی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کیون نہیں یا رسول اللہ ﷺ تو آپ نے فرمایا فاتحہ الکتاب یہ سبع مشائی اور وہ قرآن حکیم ہے جو مجھے عطا کیا گیا۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ ایک دفعہ ہم رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر تھے کہ آپ کے پاس ایک فرشتہ آیا اور عرض کی آپ کو دنوں کی خوشخبری ہو جو آپ کو عطا کیے گئے اور آپ سے پہلے کسی نبی کو عطا نہیں کیے گئے۔ وہ فاتحہ الکتاب اور سورۃ

بقرہ کی آخری آیات ہیں۔ آپ اس میں سے جو بھی حرف تلاوت فرمائیں اس کے بعد لے میں آپ کو عطا کیا جائے گا۔

اور حضرت حدیثہ الیمان رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ عز و جل کسی قوم پر حقی طور پر عذاب بھیجے والا ہوتا ہے کہ اس قوم کے بچوں میں سے کوئی بچہ کتب میں الحمد للہ رب العالمین پڑھتا ہے اللہ تعالیٰ اسے سن کر ان سے چالیس سال تک عذاب دور فرمادیتا ہے۔

### (سورۃ بقرۃ)

سوال نمبر ۲۰: حروف مقطعات کو اسماء قرار دیا گیا اسماء ہونے پر کیا دلیل ہے نیزان کے مسمیات کیا ہیں؟

جواب: ان کے مسمیات وہ حروف ہیں جن سے کلمات مرکب ہوتے ہیں جیسے الفباء،<sup>۱</sup> وغيرها۔

ان کے اسماء ہونے کی دلیل:

(۱) ان پر اسم کی تعریف صادق آتی ہے۔

(۲) ان پر اسم کے خواص (تعریف، تکثیر، جمع، تضییغ وغیرہ) آتے رہتے ہیں۔ نیزان کے اسماء ہونے کی امام خلیل ابو علی نے بھی تصریح کی ہے۔

سوال نمبر ۲۱: وماروی این مسعود رضی اللہ عنہ سے ولعلہ منماہ باسم مدلولہ تک عبارت میں ایک اعتراض کا جواب ہے اعتراض اور جواب دونوں کی دفاضاحت کیجئے؟

جواب: اعتراض:

نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے (جس کو حضرت این مسعود رضی اللہ عنہ نے روایت کیا

ہے) جس نے کتاب اللہ سے ایک حرف پڑھا اس کے لیے ایک سلک ہے اور حسن اپنی دشمنوں کے ساتھ ہے میں نہیں کہتا کہ اللہ ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف لام ایک حرف اور یہم ایک حرف ہے تو اس حدیث میں اللہ کو حروف کہا گیا ہے جب کہ آپ سے اسماء قرار دے رہے ہیں۔

جواب: حدیث مذکورہ میں حرف سے حرف اصطلاحی مراد نہیں کیونکہ حرف کا اصطلاح کے ساتھ خاص ہوا اور فوجد نہ ہے بلکہ وہاں حدیث میں حرف سے نوی محتی مراد ہے و لعلہ سے دوسرا جواب ہے کہ ہو سکتا ہے کہ فی اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ نے ان کو حروف ان کے مدلولات کے اسماء کے اعتبار سے فراہدیا ہو۔ حالانکہ ان کے مدلولات کو ہم بھی حروف مانتے ہیں۔

سوال نمبر ۶۲: مصنف نے ان اسماء مسمیات سے ہوت کے آغاز کی کیا وجہ بیان کی ہے۔ نیز الف کی جگہ ہمزہ لانے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: چونکہ ان اسماء کے مسمیات ایک ایک حرف ہیں اور یہ اسماء خود مرکب ہیں لہذا ان اسماء کا آغاز ان کے مسمیات سے کیا گیا تاکہ ان اسماء کی ادائیگی مسمیات کے ساتھ سب سے پہلے کافیوں میں پڑے اور الف کی جگہ ہمزہ اس لیے لایا گیا کہ الف ساکن ہوتا ہے اور ساکن سے ابتداء محدود رہتی ہے۔

سوال نمبر ۶۳: مفسر علیہ الرحمۃ نے اسماء کے مغرب ہونے کے حوالے سے کیا مسئلہ اختیار کیا ہے اور اس پر کیا دلیل دی ہے؟

جواب: جب تک ان (اسماء) کے ساتھ عوامل نہ ہیں یہ ساکن اعراب سے خالی ہوتے ہیں اس لیے کہ اعراب کا موجب اور مقتضی نہیں پایا گیا لیکن یہ اعراب کے قابل ہوتے ہیں کیونکہ یہیں اصل کے مشابہ نہیں اس لیے ان پر اعراب آ سکتا ہے اور ان کیمی اصل

کے مشابہ نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ میں قی کو اجتماعی ساکنیں کے باوجود پڑھا جاتا ہے اور این اور حوالاء (ان میں دوسرے ساکن کو حرکت دی گئی) والا معاملہ نہیں کیا گیا۔

سوال نمبر ۲۳: حروف مقطعات کو بعض سورتوں کے شروع میں لانے کی میارہ وجود بیان کی جئی ہیں ان کا اجتماعی ذکر کریں؟

جواب: (۱) جس کو قرآن حکیم کے ذریعے چیخ کیا گیا ہے اس کو بیدار کرنے کے لیے۔

(۲) اور اس بات پر تجیرہ کرنے کے لیے کہ متلو علیہم کلام منظوم ہے اس سے جس سے اصل عرب اپنے کلام کو منظوم کرتے ہیں تو اب اگر یہ قرآن غیر اللہ کی طرف سے ہوتا تو وہ تمام اس کے قریب قریب کلام لانے سے عاجز نہ آتے۔

(۳) تاکہ کافون میں سب سے پہلے پڑنے والی ٹی ایجاز کی نوع کے ساتھ متصل ہو کیونکہ اسماء حروف کے ساتھ نطق ان کے ساتھ خاص ہے جو لکھنا پڑھنا جانتے ہوں لیکن وہ ای جو کاتبوں سے تمیں ملے تو اس سے نطق بعید، غریب خارق عادت ہے۔

(۴) یہ حروف زائد کیے گئے ہیں تجیرہ کے لیے اور اقطار عالم پر دلالت کے لیے تجزی دوسرے کلام کے متناف ہونے پر دلیل کے لیے۔

(۵) اس سے ان کلمات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جن سے یہ مختصر کیے گئے ہیں

(۶) ان سے اشارہ قوموں کی مدتوں کی طرف جملوں کے حساب سے ہے۔

(۷) ان سے حروف بہ سو طریقہ پر دلالت کرائی گئی ہے ان سے تم کھاتے ہوئے۔

(۸) یہ اسماء قرآن ہیں۔

(۹) یہ اللہ تعالیٰ کے اسماء ہیں۔

(۱۰) الف تصی حلق سے ہے اور خارج کامبدا ہے اور لام طرف لسان سے ہے اور

یہ وسط بخارج ہے۔ اور میں شفت سے ہے اور یہ آخ بخارج ہے ان کو اس لیے جو کر دیا گیا کہ اس سے اس بات کی طرف اشارہ ہو گیا کہ بندے کے لیے مناسب یہ ہے کہ اس کا اول کلام اوسط کلام اور آخ کلام اللہ تعالیٰ کا ذکر ہو۔

(۱۱) یہ راز ہیں جن کو اللہ عز وجل نے اپنے علم کے ساتھ خاص فرمایا۔

سوال نمبر ۲۵: پہلی دو وچھیں جن کو مصنف نے زیادہ پسند کیا ہے ان کی تفصیل لکھیں؟

جواب: پہلی دو وچھیں جن کو مصنف نے پسند کیا ہے وہ یہ ہیں۔

(۱) سورتوں کا ان سے آغاز کیا گیا اس شخص کو بیدا کرتے ہوئے ہے قرآن کریم کے ساتھ چیز کیا گیا اور اس بات پر تعبیر کرنے کے لیے کہ مکو عجم ایسا کلام ہے جو منظوم ہے اس سے جس سے وہ اپنے کلام کو منظوم کرتے ہیں۔

(۲) کان میں سب سے پہلے پڑنے والی دو شی ہو جو آغاز کی ایک نوع کے ساتھ مستقل ہو۔

نوت: ان کی تفصیل سوال نمبر ۲۳ کے جواب کے میں کر دی گئی ہے وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

سوال نمبر ۲۶: وہ تمام حروف مقطعات جو بعض سورتوں کے شروع میں لائے گئے ہیں ان کی تعداد اور صفات کے حوالے بے مصنف نے ایک تجربہ خیز بحث کی ہے ان کا خلاصہ نقل کریں؟

جواب: بعض سورتوں کے شروع میں ۱۲ حروف لائے گئے جو کہ حروفِ حجی کے نصف ہیں (اگر الف کو مستقل حرف شمارہ کیا جائے) اور یہ ۲۹ سورتوں کے شروع میں لائے گئے (حروفِ حجی کی تعداد کے اعتبار سے) (جب کہ الف ان میں شمار کیا جائے) اور یہ حروف مقطعات حروف کی انواع کے نصوں پر مشتمل ہے۔ یہ حروف ہم舟ہ جو کہ دس ہیں ان میں سے نصف کو ذکر کیا گیا۔ اور باقی مجبورہ جن کی تعداد ۱۸ ہے میں سے نصف کو ذکر کیا گیا اور

حروف شدیدہ جو کہ ۸ ہیں میں سے نصف کوڈ کر کیا ہے اور باقی رخواہ ہیں ان میں سے ۶ اکا ذکر کیا گیا حروف مطیعہ (جو کہ ۳ ہیں) میں سے نصف کوڈ کر کیے گئے اور باقی مفتوحہ میں سے نصف کوڈ کر کیا اور باقی حروف تلقینہ جو کہ پانچ ہیں میں سے نصف اقل کوڈ کر کیا اور دو حروف لین میں سے ایک حرف یا ذکر کیا اور سات حروف مستعلیہ میں سے نصف اقل ذکر کیا اور باقی مفتوحہ میں سے نصف ذکر کیے اور گیارہ حروف بدل ہیں ۶ مشہور (مجموعہ حملین) ذکر گئے بعض نے سات اور بھی زائد کیے اب یہ ۸ ہو گئے تو ان میں سے ۹ حروف (۶ وہی مشہور اور تین ل، ص، ع، ذ کر کیے) اور دو حروف جن کا اپنی مثل میں تو ادعا مام ہو جاتا ہے لیکن مقاраб میں نہیں ہوتا اور دو ۱۵ ہیں میں سے نصف اقل کوڈ کر کیا اور جن کا مثل و مقاраб دونوں میں ادعا مام ہوتا ہے اور وہ باقی تیرہ حروف ہیں ان میں سے نصف اکثر کوڈ کر کیا اور وہ چار حروف جو مغم نہیں ہوتے لیکن مغم فیہ ہوتے ہیں ان میں سے نصف کوڈ کر کیا اور چھ حروف ذلقیہ میں سے اور ۶ حروف حلقیہ میں سے یہ کل بارہ ہو گئے تو اس بارہ کے دو نکتہ (۸ حروف) ذکر کیے (کیونکہ یہ کثیر الاستعمال ہیں) مزید کی بنا پر حروف سے زائد نہیں ہوتی اس لیے حروف زوائد (جو کہ دو ہیں جن کا مجموعہ ایکم تکاہ ہے) میں سے ۷ حروف کوڈ کر کیا اسی بات (کہ مزید کی بنا پر حروف سے زائد نہیں ہوتی) پر تنبیہ کرنے کے لیے۔

فائدہ: اگر کلمات اور ان کی تراکیب کی چھان بین کی جائے تو ہر جس سے حروف متعدد کم ہوں گے اور حروف مذکورہ زیادہ (یعنی کلام عرب میں) اسی طرح حروف مقطعات مفردہ، شاعریہ، ملائیہ، رباعیہ اور خمایہ کے ذکر کیے گئے اس بات کی خبر دیتے ہوئے کہ تمدنی بہانے کے ان کلمات سے مرکب ہے جن کے اصول کلمات مفردہ و مرکبہ مئی الاشین ان لمحہ

ہیں۔

تین مفردات کو تین سورتوں کے شروع میں ذکر کیا گیا کیونکہ یہ کلہ کے اقسام شاعریہ

اسم، فعل اور حرف میں پائے جاتے ہیں۔ اور چار شناختیات کو ذکر کیا کیونکہ یہ حرف میں بیان ہوتے ہیں جیسے بل اور فعل میں حذف کے ساتھ جیسے قل اور اسم میں بغیر حذف کے جیسے من اور حذف کے ساتھ جیسے ذم اور یہ سورتوں میں ذکر کیے گئے کیونکہ ان میں سے ہر ایک اقسام ملائیہ میں تین وجوہ (نی اولہ ضم، کسر، فتح) پر آتے ہیں (اسماء میں اذ، ذو، من افعال میں قُل، بِع، خَف، اور حروف میں آن، مِن، مُذ) اور تین مثلا شیات کو ذکر کیا گیا۔ کیونکہ اقسام ملائیہ میں آتے ہیں اور یہ تیرہ سورتوں میں مذکور ہیں اس بات پر تنبیہ کرنے کے لیے کہ اصول انبیہ مستعملہ ۱۲ ہیں دس اسماء کے لیے اور تین افعال کے لیے۔ دو رباعیوں اور دو خماسیوں کو ذکر کیا اس بات پر تنبیہ کرتے ہوئے کہ ان میں سے ہر ایک کی ایک اصل اور ایک متعلق ہے جیسے جعفر، سفر جل و قردد، حجتفل۔

سوال نمبر ۶: ان حروف مقطعات کو قرآن کریم کے شروع میں اکٹھانہ لانے سے کیا فائدہ حاصل ہوتے ہیں ان کی وضاحت کریں؟

جواب: ایک تدوینی فائدہ ہے جو سوال ۲۶ کے جواب میں مفصل بیان ہوا اور دوسری بات یہ ہے کہ اس تفہیق حروف میں اعادہ تعریف تکریر تنبیہ اور تنبیہ میں منبالغہ ہے۔

سوال نمبر ۱۸: اگر ان اسماء کو سورتوں کے اسماء قرار دیا جائے تو اس کی کیا وجہ ہوگی اس حوالے سے مصنف نے جو بحث کی ہے اختصار کے ساتھ بیان کریں؟

جواب: اس کی وجہ یہ ہوگی کہ اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ یہ حروف ایسے کلمات ہیں جن کی ترکیب معروف ہے تو اگر یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نہ ہوئے تو ان کی طاقت اس کے معارف سے ساقط نہ ہوتی ان حروف کے سورتوں کے اسماء ہونے پر استدلال اس طرح کیا گیا ہے کہ یہ حروف مفہومیہ ہوں گے یا نہیں دوسری صورت باطل ہے کیونکہ اگر ان کی سمجھ نہ ہو تو ان سے خطاب ایسے ہو گا جسے مہمل کے ساتھ خطاب اور پہلی صورت ہو تو یا تو ان سے

وہ سورتیں مراد ہوں گی جن کے یہ آغاز میں چیزوں کی نہ ہوں اس کے مقابلہ ہیں یا اس کے علاوہ ہو گا دوسری صورت باطل ہے کیونکہ اس وقت یہ دو حال سے خالی نہیں یا تو اس سے وہ مراد ہو گا جو ان کے لیے عرب میں وضع ہوا ظاہر ہے کہ ایسا نہیں (کیونکہ اسم کسی شی کے لیے وضع نہیں کیا گیا) یا اس کا غیر مراد ہو گا۔ یعنی غیر موضوع لہ تو یہ دوسری صورت باطل ہے کیونکہ اس سے قرآن حکیم کا غیر عربی ہونا لازم آتا ہے ثابت ہو گیا کہ یہ سورتوں کے اسماء ہیں۔

سوال نمبر ۶۹: مفسر علیہ الرحمہ نے لا یقال لم لا یجوز کے تحت چار وجوہ بیان کی ہیں ان چاروں کی وضاحت مطلوب ہے؟

جواب:

- (۱) یہ حروف مقطعبات اس بات پر تجھیہ اور دلالت کے لیے زائد کیے گئے ہیں کہ پہلا کلام ختم ہو گیا ہے اور دوسرا نیا کلام شروع ہو رہا ہے (جیسا کہ قطب کا قول ہے)
- (۲) ان حروف سے ایسے کلام کی طرف اشارہ ہے جن سے یہ حروف مختصر کیے گئے ہیں جس طرح شاعر نے اپنے قول میں اختصار کیا ہے۔ قوله قلت لها اقفي فقلت لى قاف (تو یہاں وقفت، یا قاف کی جگہ قاف کہا گیا اختصار کرتے ہوئے) اسی طرح حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ الف سے مراد الاء اللہ ہیں اور لام سے مراد اللہ تعالیٰ کا الطف اور میم سے مراد اللہ تعالیٰ کا ملک۔ اور آپ ہی سے مروی ہے کہ الف اسم اللہ تعالیٰ سے ہے اور لام اسم جبریل علیہ السلام سے ہے اور میم اسم محمد رسول اللہ تعالیٰ سے نیز آپ سے مروی ہے کہ اللہ، وحـم، وـن، اس کا الرـحـمـن مجموع ہے اسی طرح آپ سے مروی ہے کہ الم کا معنی انا اللہ تعالیٰ اعلم ہے اسی طرح باقی سورتوں کے

## فواتح کا حال ہے

(۳) ان حروف کے اعداد کے اعتبار سے قومون کی مد تھی اور آجال مراد ہیں۔ جس طرح کہ ابوالعلیہ نے کہا اس مروی حدیث سے دلیل پکڑتے ہوئے کہ نبی اکرم ﷺ کے پاس جب یہودی آئے تو آپ نے ان پر السم البقرہ تلاوت فرمائی تو انہوں نے اس کا حساب لگایا اور کہا ہم کیسے اس دین میں داخل ہوں جس کی مدت اے سال ہے تو رسول اکرم ﷺ نے مسکرا دیے پھر انہوں نے کہا اس کے علاوہ کچھ اور بھی ہے تو آپ نے فرمایا المص 'الر' الم تراویح نے کہ آپ نے ہم پر معاملہ خلط ملط کر دیا ہم نہیں جانتے کہ ان میں سے کس کو لیں تو نبی اکرم ﷺ کا ان حروف کی اس ترتیب نے ان پر تلاوت فرمانا اور ان کے استنباط پر خاصی احتیار فرمانا اس بات (مدد آجال مراد ہونا) پر دلیل ہے۔

(۲) یہ حروف مبسوط پر دال ہیں ان سے قسم کھائی گئی ہے ان کے شرف کی وجہ سے کیونکہ یہ

اللہ تعالیٰ کے اسماء مبارکہ کے مفردات اور اس کے خطاب کے اصل ہیں۔

سوال نمبر ۰۷: امام بیضاوی رحمہ اللہ نے ان وجہو کو جولا پقال لم لا یجوز کے تحت یا ان کی گئی ہیں پسند کیا یا نہیں اگر نہیں تو ان کا جواب کیا دیا ہے؟

جواب: مفسر نے ان وجہو کو پسند نہیں کیا بلکہ اتر ترتیب دار ان کا رد کیا۔

(۱) ایسی کوئی مثال نہیں جس میں یہ حروف انقطاع پر تعبیر و دلالت کے لیے زائد کے گئے ہوں اور رہی بات احتیاف کی تو وہ ان حروف کو اور ان کے غیر کو بھی (مثلاً سبحان الذی تبارک الذی وغیرہ) لازم ہے اس حیثیت سے کہ وہ سورتوں کے فواتح ہیں اور یہ بات تقاضائیں کرتی کہ ان حروف کا ان کی ذات کی ذات میں کوئی معنی

نہ ہو یہاں تک کہ انہیں زائد کہا جائے۔

(۲) اہل عرب کی لغت میں ہے حروف، کلمات معینہ سے اختصار کے لیے مستعمل نہیں ہیں رہی بات شعر کی تودہ شاذ ہے۔ اور رہا قول حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا تودہ تو اس بات پر تبیہ ہے کہ یہ حروف اسماء کا ضعیف ہیں اور خطاب کے مبادی ہیں اور امثلہ حشر کے ساتھ تثبیل ہے۔ کیونکہ آپ نے ہر حرف کو کلمات تباہی سے شمار کیا وہاں یہ کوئی تخصیص نہیں کہ یہ معانی مراد ہیں دوسرے نہیں۔

(۳) یہ حروف بدلت اقوام کے لیے بھی وضع نہیں کیے گئے کہ ان کو معرفات کے ساتھ طلبیا جائے اور حدیث پاک میں اس بات پر دلالت بھی نہیں ہے کیونکہ یہ ممکن ہے کہ آپ ﷺ نے ان کی جہالت سے تعجب فرماتے ہوئے تبسم فرمایا۔

(۴) ان کو بقسم بھا بنا اگر چہ ممتنع نہیں لیکن اس صورت میں چند چیزوں کو پوشیدہ ماننے کی ضرورت پیش آئے گی جس پر کوئی دلیل نہیں ہے۔

سوال غیر رائج: حروف مقطعات کو اسماء قرآن قردادی نے پر امام بیضاوی نے کیا دلیل دی ہے نیز انہوں نے فرمایا ولذلک اخبار عنہا بالكتب والقرآن حالانکہ لفظ قرآن ان اسماء کی خبر کے طور پر واقع نہیں ہوا اس کے باوجود لفظ قرآن کا ذکر کیوں کیا گیا؟

جواب: دلیل: حروف مقطعات کے اسماء قرآن ہونے کی دلیل یہ ہے کہ ان میں سے بعض حروف کو کتاب اور قرآن سے تعبیر کیا گیا ہے (جیسے الْمَذْكُورُ الْكِتَبُ، المُصْنَفُ كِتَابٌ انزلَ الْكِتَبَ احْكَمَتْ، الْمُرْتَلَكَ اِيَّتِ الْكِتَبِ وَقَرَآنٌ مُبِينٌ، طسْ تَلَكَ آیَتُ الْقُرْآنِ وَكِتَبٌ مُبِينٌ۔)

لہٰذا قرآن اگرچہ ان اسماء کی خبر کے طور پر واقع نہیں ہوا لیکن کتاب سے مراد بھی قرآن ہے اور صحیف نے الکتاب پر القرآن کا عطف لاکر اسی کی طرف اشارہ کیا۔

سوال نمبر ۲۷: کیا حروف مقطعات کے مفہوم کا علم اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے اگر اے خاص مانا جائے تو کیا خرابی لازم آتی ہے مفسر علیہ الرحمہ نے اس مسئلے میں جو کچھ لکھا ہے اس کی وضاحت کریں؟

جواب: یہ حروف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کے درمیان راز ہیں لیکن آپ کے علاوہ کسی اور کو سمجھانے کا قصد نہیں فرمایا گیا۔ کیونکہ یہ اگر اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص مانا جائے تو پھر اس سے یہ لازم آئے گا کہ نبی اکرم ﷺ کو اسی چیز کے ساتھ خطاب کیا جائے جو غیر مفید ہے۔

سوال نمبر ۲۸: حروف مقطعات کے اعراب کے حوالے سے وضاحت کریں کہ کن کن صورتوں میں یہ محل اعراب ہو گا اور کن صورتوں میں محل اعراب نہیں ہو گا۔ نیز رفع، نسب اور جر کے حوالے سے وجوہ بیان کریں اور یہ بھی بتائیں کہ اعراب لفظی کہاں ہو گا اور حکایت کا تعلق کن کن حروف مقطعات سے ہو گا؟

جواب: اگر ان حروف کو اسماء اللہ تعالیٰ، اسماء القرآن یا اسماء سورہ بنایا جائے تو ان صورتوں میں ان کے لیے اعراب سے حصہ ہو گا اور اگر ان کو کلمات کا بعض مانا جائے یا الکی آوازیں مانا جائے جو حروف تہیہ کے قائم مقام ہیں تو ان صورتوں میں ان حروف کے لیے اعراب سے محل نہیں ہو گا (کا الجمل المبتدأة والمفردات المعدودة)

پہلی صورت میں جب ان کے لیے محل من الاعراب ہو تو یا تو رفع ہوں گے اور ان پر رفع مبتداء ہونے یا خبر ہونے کی بنا پر ہو گا۔ یا ان پر نصب ہو گا فعل قسم کے مقدر ہونے کے ساتھ یا ان پر جر ہو گی حرف قسم کے مضمون ہونے کی بنا پر۔

اعراب لفظاً اور حکایة (پہلی حالت پر باقی رہنا) ان حروف مقطعات میں آتا ہے جو مفرد ہوں یا مفرد کے وزن پر ہوں جیسے ہم یہ هابیل (مفرد) کے وزن پر ہے اور

فقط حکایت ان صورتوں کے علاوہ (وہ مفرد نہ ہوں اور مفرد کے وزن پر بھی نہ ہوں) میں آتی ہے۔

سوال نمبر ۳۷: کیا حروف مقطعات ان صورتوں کی آیات شمار ہوتے ہیں جن کے شروع میں ان کو لایا گیا ہے یا انہیں اس سلسلے میں تفسیر پیشاوی کیا کہتی ہے؟

جواب: اس بارے میں کوفون اور غیر کوفون کا اختلاف ہے غیر کوفون کے نزدیک حروف مقطعات میں سے کوئی بھی آیت شمار نہیں ہوتا۔ لیکن کوفون کے نزدیک الہ اپنی جگہوں میں **الْمَصْنُونَ** کہی گئی اور **الْمَلْهُونَ** طسم، **الْمَسْمُونَ** میس، **الْمَحْمُونَ** حم یہ ایک ایک آیت ہیں اور حم عسق دو آیتیں ہیں اور باقی حروف آیات نہیں (وَهَذَا تَوْقِيفٌ لِأَجَالٍ لِلْمَقْيَاسِ فِيهِ)

سوال نمبر ۳۸: ذلك کا مشار الیہ الْمَمْنُونَ کن صورتوں میں بنتا ہے نیز اسم اشارہ کو اشارہ بعد اور مذکور کیوں لایا گیا؟

جواب: اگر نیتاویل کی جائے (مقدار عبارت نکالی جائے) **الْمَمْوَلُونُ** من هذه الحروف یا تفسیر کی جائے **السُّورَةُ** یا **الْقُرْآنُ** کے ساتھ تو ان صورتوں میں ذلك سے اشارہ الْمَمْنُونَ کی طرف ہو گا۔ اشارہ بعد اس لیے لایا گیا کہ اس سے کلام ہو گیا اور گذر گیا یا اس لیے کہ یہ مرسل سے مرسل الیہ کی طرف پہنچ گیا تو بعد ہو گیا۔ الہ ہے جب سورۃ مراد ہو تو اب اسم اشارہ کو مذکور کر اس لیے لایا گیا کہ کتاب مذکور ہے اور کتاب ذلك کی خبر ہے یا یہ اس کی صفت ہے اس لیے موصوف یا مبتدأ کو مذکور لایا گیا۔

سوال نمبر ۳۹: اسم اشارہ کا مشار الیہ **الْكِتَابُ** کو قرار دیا جائے تو **الْكِتَابُ** ترکیب میں کیا واقع ہو گی نیز یہ بتائیں کہ لفظ کتاب مصدر ہے اسے مفعول کی جگہ کیوں لایا گیا اور لکھنے سے پہلے اسے کتاب کیسے قرار دیا گیا؟

جواب: اس صورت میں **الْكِتَابُ** ذلك کی صفت واقع ہو گی مصدر کو مفعول کی جگہ یا تو

بہالوں کے لیے لا گیا ہے یا یہ مصدر میں لفظی ملعول ہے (باص کی طرح) اور لفظی سے پہلے اس پر کتاب کا اطلاق اس لیے کیا گیا کہ بالآخر سے لکھا جانا تھا تو مستقبل (ما یہ مسؤول الیہ) کے اعتبار سے اسے کتاب کہہ دیا گیا۔

سوال نمبر ۷: قرآن مجید کے کلام الہی ہونے میں لوگوں نے شک کیا ہے اس کے ہا جو دریقت فیہ فرمایا گیا اس کی کیا توجیہ ہوگی؟

جواب: توجیہ: قرآن حکیم واضح ہونے کی وجہ سے نیز اس کی دلیل روشن ہونے کی وجہ سے ایسا کیا گیا کیونکہ عاقل قرآن حکیم کے وحی ہونے اور حد اعجاز کو پہنچا ہونے میں تفسیر حجج کے بعد شک نہیں کرتا اس اعتبار سے لاریب فیہ فرمایا گیا اس کا یہ معنی نہیں کہ کوئی شک کرتا ہے نہیں۔

سوال نمبر ۸: لفظ رعب کا الفوی معنی کیا ہے اور اسے شک قرار دینا کس مناسبت سے ہے؟

جواب: رُبَّ رَابِنْبِ الشَّيْءِ کا مصدر ہے یہ تک کہا جاتا ہے۔ جب تھم میں ریبہ حاصل ہو اور ریبہ نفس کے قلق اور اس کے افطراب کو کہا جاتا ہے شک کو ریب قرار دینا اس مناسبت سے ہے کہ یہ نفس کو قلق میں ڈالتا ہے اور اطمینان کو زائل کر دیتا ہے۔

سوال نمبر ۹: ہدایت کا مفہوم واضح کریں اور بتائیں کہ قرآن مجید جب تمام کائنات انسان کے لیے ہدایت ہے تو متعین کے ساتھ اس کا اختصار کس وجہ سے اور یہ بھی بتائیں کہ محمل اور مشابہ قرآن مجید کے ہدایت ہونے میں خلل پیدا نہیں کرتے؟

جواب: ہدایت کا معنی دلالت ہے یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ ایسی دلالت ہے جو مطلوب تک پہنچا دے۔ اس ہدایت کا اختصار متعین کے ساتھ اس وجہ سے فرمایا گیا کہ وہی اس سے ہدایت حاصل کرتے ہیں۔ اور اس کے دلائل سے لفظ حاصل کرتے ہیں اگرچہ اس کی دلالت عام ہے ہر ناظر کے لیے چاہئے وہ مسلم ہو یا کافر جیسا کہ فرمایا گیا مددی للفناس یا

متقین کا اختصار اس وجہ ہے ہے کہ اس میں خود فکر کے وہی لفظ حاصل کر سکتا ہے جس نے اپنی عقل کو روشن کیا ہو اور آیات کے تدبیر اور مفہومات میں نظر کرنے میں لگا ہوا اور نبوت کے پیچان کرنے میں منہج ہو۔

مجمل اور تشبیہ قرآن مجید کے ہدایت ہونے میں خلل نہیں ڈالتے اس لیے کہ دلالت سمع اور عقل سے اس کی مراد متین ہو سکتی ہے (حد اعتماد الشافعیہ والحنفیہ) مجمل اور تشبیہ کا ہدایت ہونا اس معنی میں ہے کہ یہ اپنی حقیقت کے اعتقاد اور اپنا علم اللہ تعالیٰ کی طرف تغییض کرنے کی طرف ہدایت دیتے ہیں۔

سوال نمبر ۸۰: تقوی کا الغوی اور شرعی معنی ذکر کرنے کے بعد اس کے تین مراتب قرآن مجید سے مثالوں کے ساتھ ذکر کریں؟

جواب: تقوی کا الغوی معنی فرط الصیانہ (بہت زیادہ بچنا) ہے اور عرف شرع میں تین اس شخص کو کہتے ہیں جو اپنے نفس کو ہر اس چیز سے بچائے جو اس کے لیے آخرت میں ضرر رہا۔

۶۰

تقوی کے تین مراتب ہیں:

(۱) عذاب مخلد (جس میں ہمیشہ رہتا ہو) سے بچنا شرک سے بیزاری اختیار کر کے مثال: الزمهم کلمۃ التقوی تو اس میں کلمہ تقوی سے مراد گلمہ توحید ہے۔

(۲) ہر اس چیز سے بچنا جو مکناہ میں ڈالے چاہے وہ فعل ہو یا ترک فعل حتیٰ کہ بعض کے نزدیک صغار سے بھی بچنا اور شرع میں یہی اسمِ تقوی سے متعارف ہے۔

مثال: نولوان اهل القری امنوا و اتقوا۔

(۳) اپنے آپ کو ہر اس چیز سے بچانا جو اس کے دل کو حق تعالیٰ سے پھیرے اور اس

کی طرف پوری طرح متوجہ ہوتا اور یہی تقویٰ حقیقی ہے مثال و اتقوا اللہ خڑ

تفاتہ۔

سوال نمبر ۱: اللہ سے لے کر ہدی للمنتقین تک تمام عبارت کی مختلف ترکیب جو نظر علیہ الرحمہ نے بیان کی ہیں انہیں واضح کریں اور اس ضمن میں کوئی اعتراض دار ہوتا ہے تو اسکی وضاحت مع جواب نقل کریں؟

جواب: اللہ مبتداء ہے اس بنا پر کہ یہ قرآن یا سورۃ کا اسم ہے یا یہ مقدر ہو گا المؤلف منہا کی تاویل سے اور ذلك اس مبتداء کی خبر ہے۔ لیکن جب المؤلف منہا مقدر عبارت نکالی جائے تو اس صورت میں یہ اعتراض دار ہوتا ہے کہ المؤلف منہا عام ہے اور مبتداء ہے اور ذلك خاص ہے اور اس کی خبر ہے اور قاعدہ یہ ہے کہ انھیں کا حمل اعم پر درست نہیں ہوتا جب کہ مذکورہ ترکیب کی صورت میں یہ خرابی لازم آتی ہے۔

جواب: مؤلف سے مؤلف کامل مراد ہے جو اپنی تالیف میں مکمل و اکمل اور فضاحت و باغتہ کے انتہائی درجہ کو پہنچا ہوا ہو۔ تو اب یہ مبتداء خاص ہو جائے گا۔ الكتاب ذلك کی صفت ہے۔

ترکیب نمبر ۲: اللہ مبتداء مذکوف کی خبر ہے (مثلاً مذکاو العتھدی بہ مؤلف من هذه الحروف) اور ذلك خبر ثانی یا خبر اول سے بدل ہے اور الكتاب ذلك کی صفت ہے اور لاریب شیاریب مشہور قول کے مطابق مبنی برفتحہ ہے اور لا کا اسم ہے لیکن ابوالشعاع کی قراءۃ میں اس لا کا اسم ہونے کی وجہ سے مرفع ہے جو لا لیس کے معنی میں ہے اور فیہ اس کی خبر ہے۔ یا فیہ ریب کی صفت ہے اور للمنتقین اس لا کی خبر ہو گا اور ہدی حال ہونے کی بنا پر منسوب ہو گا۔ یا خبر مذکوف ہو گی (فیہ) اور تقدیر عبارت یہ ہو گی لا ریب فیہ فیہ ہدی للمنتقین۔

ترکیب نمبر ۲: ذلک مبتداء اور الکتاب اس کی خبر (سوال پیدا ہوا کہ مبتداء خبر دونوں معرفہ ہو گئے جس سے حصر لازم آیا کہ یہی کتاب ہے اور کوئی نہیں تو اس کا جواب یہ ہے کہ کتاب نے مراد کامل کتاب ہے جو کہ کتاب کہلانے کی اہل ہے اور وہ فقط قرآن حکیم ہے لہذا حصر درست ہو گیا) یا الکتاب صفت ہو گی اور اس کا مابعد ذلک کی خبر اور مبتداء اور خبر مل کر مبتداء کی خبر ہو جائیں گے۔

سوال نمبر ۸۲: مصنف علیہ الرحمہ نے والا جملہ پہلے جملے کو پکا کرتا ہے ان چار جملوں کی وضاحت اور جملہ لاحدہ کا جملہ سابقہ کو پکا کرنے کی توضیح پیش کریں؟

جواب: الہم ایک جملہ ہے (محذوف المبتدأ او الخبر) جو اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ تحدی بے اس کی جنس سے ہی مرکب ہے جس سے وہ اپنے کلام کو مرکب کرتے ہیں ذلک الکتاب دوسرا جملہ ہے اور اسی نے جہتہ تحدی کو پختہ کر دیا یا اسی صورت کہ یہی وہ کتاب جس کی صفت غایتہ کمال کے ساتھ لالائی گی۔ اور پھر فتحی ریب سے اس کے کمال پر مهر لگادی گئی۔ لا ریب فیہ تیرا جملہ ہے جو اس کتاب کے کمال کی گواہی دیتا ہے کیونکہ حق اور یقین سے اعلیٰ کوئی کمال نہیں اور ہدی للمنتقین (اپنے مقدر مبتداء کے ساتھ) چوتھا جملہ ہے جو اس کتاب کے ایسا حق ہونے کو پختہ کرتا ہے جس کے گرد شک کی مجال نہیں پختہ اس طرح کیا کہ متنقین کے لیے ہدایت ہے اور جو متنقین کے لیے ہدایت ہواں میں شک و شبہ کی منجاہش نہیں ہوتی اور جس کتاب میں شک و شبہ کی منجاہش نہ ہو وہ حد کمال کو پہنچی ہوتی ہے اور جو کتاب حد کمال کو پہنچی ہواں سے معارضہ نمکن نہیں۔

سوال نمبر ۸۳: مصنف نے ایک اور صورت بیان کی ہے وہ یہ کہ ہر پہلا جملہ بعد والے جملے کو اپنے پیچے یوں لاتا ہے جیسے دلیل مذلوں کو لاتی ہے اس بات کی وضاحت کیجئے؟

جواب: اس کی وضاحت یہ ہے کہ ہر بعد والا جملہ پہلے والے جملے کا مدلول ہے اور پہلا جملہ اس کی دلیل و علیق (جیسے دور ترے دھوکا نظر آئے تو یہ آگ کی دلیل ہے لہذا مدلول بعد میں نظر آئے گا) اسی طرح یہاں بھی پہلا جملہ دوسرے جملے کی دلیل ہو گا جس کی وضاحت یوں ہے کہ جب اس بات پر تنبیہ فرمائی گئی کہ متعدد بیان ہے اس حیثیت سے کہ یہاں کے کلام کی بیان سے ہے اور وہ اس کے معارضہ سے بھی عاجز آگئے تو اس سے نتیجہ نکلا کہ یہ اسی کتاب ہے جو حد کمال کو پہنچنے والی ہے اور یہ بات اس کو مستلزم ہے کہ اس کے اطراف کے ساتھ شک چنگل نہ مار سکے (کیون کہ جس کلام میں شک ہواں سے زیادہ ناقص شی کوئی نہیں ہو گی) اور جو اس طرح ہو یقیناً وہ متین کے لیے ہدایت ہو گی۔

سوال نمبر ۸۲: ان چاروں جملوں میں سے ہر جملے میں ایک یا اس سے زائد نکات ہیں ان کی تفصیل قلمبند کریں؟

جواب: پہلے جملے میں حذف متبراً والخبر ہے جس سے اس کا معجزہ ہونا معلوم ہوتا ہے اور اس میں تقصیوں (تحدی یا طلب معارضہ یا اس کا کلام اللہ تعالیٰ ہونا) کی طرف ہا و جو تعییل (کہ وہ عاجز آگئے اگر وہ کلام اللہ تعالیٰ کی طرف سے نہ ہوتا تو البته وہ اس کے معارضہ پر قادر ہوتے کیونکہ یہ اسی سے مرکب ہے جس سے وہ اپنے کلام کو مرکب کرتے ہیں۔)

اور دوسرے جملے (ذلک الكتاب) میں الف لام تعریف کو لا کر اس کی عظمت بڑھادی (اس طرح اس میں حصر ہو گیا کہ یہی کتاب کامل اور کتاب کھلانے کے لائق ہے) اور تیسرا جملے (لاریب فيه) میں ظرف کو مخرب کیا گیا ایہاں باطل سے بچتے ہوئے (کیونکہ اگر ظرف مقدم ہوتا تو حصر پیدا ہو جاتا فقط اس میں شک نہیں حالانکہ باقی آسمانی کتابوں میں بھی شک نہیں ہے)

اور چوتھے جملے میں حذف ہے یعنی اہدی ہے پہلے ہو ہمتد او ہمذوف ہے اور

صدر کے ساتھ موصوف کیا گیا مبالغہ کے لیے مددی کو کفرہ لایا گیا تعلیم کے لیے اور ہدایت کی تخصیص متعین کے ساتھ غایت کے اعتبار سے ہے اور مشارف ای مقاہب للتفوی کا ڈام رکھنا اختصار ہے کلام میں یا اس کی شان کی عقلت بیان کرنے کے لیے۔

سوال نمبر ۸۵: الَّذِينَ يَوْمَنُونَ بِالْغَيْبِ کی ترکیب کے ہمن میں مفسر نے دو صورتیں ذکر کی ہیں۔

(۱) المُنْتَهَىٰنَ کے ساتھ موصول ہوں۔

(۲) ان سے مفصول ہوں۔

چہلی صورت میں صفت مجرودہ ہو گا تو بتائیے کہ صفت کی تین قسمیں کون کونی ہیں اور ان کی تعریفات کیا ہیں اور یہاں ان تین اقسام کی مطابقت کیسے ہو گی؟

جواب: صفت کی تین اقسام ہیں:

(۱) صفت مقیدہ (۲) صفت موضعی (۳) صفت مادہ

وجہ حصر: اگر صفت کا مفہوم موصوف کے مفہوم کا ہیں ہو (کہ وہ ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہو سکیں) موصوف بجملہ ہو صفت اس کو مفصل و مبین کر دے تو اس کو صفت کا خصہ و موضع کہتے ہیں۔ اگر صفت کا مفہوم موصوف کے مفہوم سے خارج ہو باس صورت کہ صفت ان بعض احوال پر دلالت کرے جو موصوف سے خارج ہیں تو اس کو صفت خصہ و مقیدہ کہتے ہیں اور اگر موصوف جاگہ کو معلوم ہو صفت کے اجراء سے پہلے تو اس صورت میں صفت مادہ ہو گی۔

صفت مقیدہ ہب ہو گی جب تقوی کی تفسیر ترک المانی سے کی جائے تو اس کے احوال سے ایمان بالغیب، اقامتہ المصلوہ وغیرہ خارج ہوں گے تو پہ صفت انہیں اس میں داخل کر دے گی۔ اور اگر تقوی کی تفسیر اس سے کی جائے جو غلی حنات اور ترک بیانات کو

شامل ہے تو اس صورت میں صفت موظف ہو گی کیونکہ متقدین سے جو احوال سمجھا جا رہا تھا  
الذین صفت نے اس کو بیان کر دیا۔ یا صفت مادہ ہو گی اس صورت میں کہ متقدین سے  
بھیز و تحریک سراہ ہوں جن کا اللذین اتح مفات میں ذکر کیا گیا تو اب صفت ان کی مدح کے  
لیے ہو گی۔

سوال نمبر ۸۶: اگر یومنون بالغیب کو مفصل عنقر اور دیا جائے تو ترکیب اور دقف کے  
لخاڑے کیا صورت ہو گی؟

جواب: اس صورت میں الذین مرفوع بالابتداء ہو گا اور اسکی خبر اول لٹک علی مددی ہو گی  
اوسمقین پر وقف تام ہو گا۔

سوال نمبر ۸۷: ایمان کا التوی معنی ذکر کریں اور اصطلاحی ایمان کے ساتھ اس کی مطابق بھی  
ہتا گیں اور یہ بھی ہتا گیں کہ تحدیہ کے لیے باء کو کیون لایا گیا؟

جواب: ایمان لغت میں عبارت ہے قدریت سے اور یہ اکن سے مأخوذه ہے مصدق کو مومن  
اس لیے کہتے ہیں کہ گویا کہ اس تفہیصی کو تکذیب و مخالفت سے اکن دے دیا۔  
تحدیہ کے لیے باء کو اس لیے لایا گیا ہے کہ یہ اعتراف کے معنی کو محسوس ہے۔

بھی ایمان و ثقہ کے معنی میں بھی آتا ہے اس حیثیت سے کروانی اکن والا ہو جاتا ہے۔

سوال نمبر ۸۸: شریعت میں ایمان کے کہتے ہیں اور کیا اقرار اور عمل ایمان کی تعریف میں  
داخل ہیں اس سلسلے میں مختلف مذاہب ذکر کریں نیز یہ ہتا گیں کہ منافق، کافر اور فاسد میں  
کیا فرق ہے اور فاسد کے بارے میں خوارج اور معتزلہ کیا عقیدہ ہے؟

جواب: شریعت میں ایمان التصدیق بما علم بالضرورۃ انه من دین محمد  
بھی (اس کی قدریت کو کہتے ہیں جس کے بارے میں بدھھا معلوم ہو کہ یہ دین محمد  
بھی ہے) کو کہتے ہیں جسے توحید ثبوت بعثت جزاء۔

جبہوں محدثین معتبر لہ اور خوارج کے نزدیک ایمان عنین خیروں کے مجموعے کا نام  
ہے اعتقاد الحق، الاقرار بہ، العمل المقتضاء۔ جو فقط اعتقاد میں خلل ڈال لے  
وہ منافق ہے اور جو اقرار میں خلل ڈالے وہ کافر جاہر ہے اور جو عمل میں خلل ڈالے تو قاتل  
ہے اس پر تو سب کا اتفاق ہے لیکن خوارج کے نزدیک مدخل بالعمل خارج عن  
الایمان ہے اور معتبر لہ کے نزدیک خارج عن الایمان غیر داخل فی الکفر  
ہے۔

بواں نمبر ۸۹: ایمان صرف تصدیق کا نام ہے اس عقیدہ پر عقلی اور علی دلائل ذکر کریں اور یہ  
بھی بتائیں کہ کیا تصدیق بالقلب کے لیے اقرار بالسان ضروری ہے کہیں جو لوگ ضروری  
ہانتے ہیں ان کی دلیل اور حجتین کی طرف سے اس کا جواب بھی ذکر کریں؟

جواب: ایمان صرف تصدیق کا نام ہے اس پر چند دلائل یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک  
میں متعدد مقامات پر ایمان کی اضافت قلب کی طرف فرمائی ہے کتب فی قلوبہم  
الایمان و قلبه مطمئن بالایمان، و لم تؤمن قلوبہم ولما يدخل الایمان  
فی قلوبیکم۔ نیز ایمان پر عمل صالح کا عطف تحدیج کیا گیا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ  
ایمان فقط تصدیق بالقلب کا نام ہے نیز ایمان کو معاصری کے ساتھ بھی متعدد جگہوں پر لایا گیا  
ہے و ان طائفتان من المؤمنین افتقلاوا، یا ایها الذین امنوا کتب  
علیکم القصاص فی القتلی، و لم يلبسو ایمانہم بظلم۔ نیز ایمان سے فقط  
تصدیق مراد لینے میں لغوی معنی میں تحریر کم لازم آتی ہے۔ (کیونکہ ایمان تصدیق کا نام ہے  
اور نیز شریعی ایمان تصدیق بالقلب) جبکہ باقی دو صورتیں مراد لینے میں تحریر زیادہ لازم آتی  
ہے۔

اس بارے میں اختلاف ہے کہ مجرد تصدیق بالقلب کافی ہے یا مکمل کے لیے

اُقرار ساتھ ملانا بھی ضروری ہے دوسرے مذہب والوں کے دلائل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے  
سچانہ (من یعلم الحق ولا یعترف) کی نہ ملت جاں مقصوٰر کی نہ ملت سے زیادہ  
فرمانی جس سے مطوم ہو گیا کہ اُقرار بھی ضروری ہے۔

مخالفین نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے نہ ملت اکار کی وجہ سے فرمائی تھے کہ عدم  
اُقرار کی وجہ سے لہذا اس سے اُقرار کا لازم ہونا مستدل نہیں ہوتا۔

سوال نمبر ۹: غیب کا الغوی اور اصطلاحی معنی ذکر کر کے اس کی دو قسمیں جو مصنف نے بیان  
کی ہیں ان کی وضاحت کریں اور یہ بتائیں کہ وعندہ مفاتیح الغیب لا یعلمنا الہ

ہو اس آیت کی روشنی میں حضور اکرم ﷺ کے لیے علم غیب ماننا کیسے درست ہو سکتا ہے؟

جواب: غیب مصدر ہے (و صفت بہ للمبالغة) اُرب مطہر زمین کو اور پہلو کی جگہ جو کہ  
پست اور چھپی ہوتی ہے غیب کہتے ہیں یہ بھی کہا گیا ہے یا اصل میں غیب فعل کے وزن  
پر ہے بھر اس میں تخفیف کر دی گئی۔ اور غیب کا اصطلاحی معنی یہ ہے کہ الخفی الذی لا  
یدرکه الحس ولا یقتضیه بداعۃ العقل (وَخُفِیَ کہ حس کا ادراک نہ کر سکے اور  
بداعۃ عقل اس کا تقاضا نہ کرے۔)

غیب کی دو قسمیں ہیں

(۱) جس پر کوئی دلیل قائم نہ ہو ہو المعنی بقولہ تعالیٰ وعندہ مفاتیح  
الغیب لا یعلمنا الہو۔

(۲) جس پر دلیل قائم ہو کا الصانع و مصنفاته والیوم الآخر واحوالہ وہو  
المراد بہ فی الایة الذين یؤمنون بالغیب الایة

وعندہ مفاتیح الغیب الایتیہ۔ میں جس غیب کا اللہ تعالیٰ کے لیے حصر کیا گیا وہ علم  
غیب ذاتی (یعنی بغیر کسی کے عطا کرنے کے) اور رہی بات عطا کرنے کی تو اس میں نہیں

شیئ۔

سوال نمبر ۹۱: لفظ غیب سے کیا مراد ہے اس سلسلے میں مصنف نے جو صورتیں بیان کی ہیں ان کا تفصیل ذکر کر کے یہ بتائیں کہ بالغیب پر جو ہادیخل ہے اس کی جیشیت کیا ہوگی۔

جواب: جب لفظ غیب کا صلہ ہتایا جائے اور مفعول پر کی جگہ واقع کیا جائے تو اس سے مراد **الخفی** الذی لا یُهُدِرُکُهُ الْجَسْ وَلَا یُقْتَضِیهُ بِدَامَةِ الْعُقْلِ ہوگی۔ لیکن اگر بالغیب کو حال بنا میں ملتسبیں بالغیب تقدیر عبارت نکال کر تواب پر غیب اور خفا کے معنی میں ہوگا اور معنی یہ ہوگا کہ وہ ایمان لاتے ہیں اس حال میں کہ وہ تم سے غائب ہوتے ہیں (لَا كَا لِمُنَافِقِينَ الَّذِينَ إِذَا لَقُوا الَّذِينَ امْنَوْا قَالُوا إِنَّا مُنَافِقُونَ وَإِذَا خَلَوُا إِلَيْنَا شَيَاطِينُهُمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ يَا وَهُوَ إِيمَانُ رَكْحَتِنَہیں اس حال میں کہ وہ موقن پر (نی کریم ﷺ) سے غائب ہوتے ہیں نمازوی ابن مسعود رضی اللہ عنہما قال وَالَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّهُ مَا أَمْنَى إِحْدَى فَضْلَلَ مِنْ إِيمَانَ بَغْيَبٍ بَهْرَآپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی۔

یا غیب سے مراد قلب ہے اور معنی یہ ہے گا وہ اپنے دلوں کے ذریعے ایمان لاتے ہیں لا کمن یَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ چہلی صورت (جب بالغیب کو صلہ و مفعول پر قرار دیا جائے) میں باہم تقدیر کے لیے ہوگی اور دوسری صورت (جب بالغیب حال واقع ہو) میں باہم مصاحت کے لیے ہوگی اور تیسرا صورت (جب بالغیب سے قلب مراد ہو) میں باآلہ کے لیے ہوگی۔

سوال نمبر ۹۲: صاحب تفسیر نے اقامۃ الصلوۃ کے کتنے اور کون کون سے معانی بیان کیے ہیں اس سلسلے میں لغوی تائیدات بھی پیش کریں؟

جواب:

(1) **يَقْرَئُونَ الْمُصْلَوَةَ** کا معنی ہے یہ مدلون ارکانہا ویحفظونہا ان یقع  
زیست ہیں المعالہا (وہ تعدل ارکان کرنے سے نیز نماز کی اس بات سے  
حائلت کرتے ہیں کہ اس کے انحال میں شیز ہاپن واصل ہو) یہ اقام العود  
(یہ شب کہا جاتا ہے جب کوئی لکڑی کو سیدھا کر دے) سے مانجز ہے۔

(۲) يَقْرِمُونَ الْمُلْوَةَ كَمْعَنِي هُنَّ هُوَ أَطْبَرُونَ عَلَيْهَا (وَهِيَكُلٌّ سَمَّانٌ نَّمَازٌ اَدَاءٌ  
کرتے ہیں) یہ قسمت الشوق (یہ تب کہا جاتا ہے جب بازار چالو  
ہو جائے) سے ماخوذ ہے۔ جس طرح شاعر نے کہا

اقامت لا هل الرافقين حولا قيماطا  
 ترجمہ: غزالہ نے قتل و غارت کا بازار گرم کر دیا عراقیوں کے لیے مکمل سال  
 بیکوئک جب نماز کی حفاظت کی جائے گی تو یہ اس ناق کی طرح ہو جائے گی جس  
 میں رغبت کی جاتی ہے اور جب نماز کو ضائع کر دیا جائے تو یہ اس کا سد (مندا) کی طرح  
 ہو جائے گی جس سے اعراض کیا جاتا ہے۔

(۳) یقیمون الصلوٰۃ کا معنی ہے کہ یتشریون لا داٹھا من غیر فتوٰر و لا  
تسوان (وہ اس کی ادائیگی میں بغیر کسی کمی اور کوتاہی کے کوشش کرتے ہیں) یہ  
عربوں کے اس محاورے سے مأخوذه ہے قائم بالامر و اقامہ (یہ اس وقت کہا  
جاتا ہے جب وہ اس میں کوشش کرے اور شدت اختیار کرے)

(۲) يقيمون الصلوة كمعنى يؤدونها ہے تو نماز کی ادائیگی کو اقامۃ سے اس لیے تعبیر کیا گیا کہ نماز بھی قیام پر مشتمل ہوتی ہے کما عبر عنہا بالفتوت والركوع والسجود والتسبيح

سوال نمبر ۹۳: مصنف علیہ الرحمۃ نے اقامۃ الصلوۃ کے کونے معنی کو زیادہ ظاہر قرار دیا ہے اور اس پر کیا دلائل ہیں کیے ہیں؟

جواب: مصنف علیہ الرحمۃ نے پہلے معنی (یعدلوں ارکانہا ویحفظونہا ان یقع زیغ فی افعالہا) کو زیادہ ظاہر قرار دیا ہے اور اس پر دلائل یہ دیے ہیں کہ یہ معنی زیادہ مشہور ہے اور حقیقت کے زیادہ قریب ہے (کیونکہ چاروں مخالف مجازی ہیں لیکن معنی اول حقیقت کے زیادہ قریب ہے) مصنف نے حقیقت سے حقیقت عربی مرادی ہے اور وہ تقویم العود و تصویرۃ اجزاء و اذالۃ اعوجاجہ ہے) نیز اس نے اس بات کا فائدہ بھی دیا کہ مرح کے لائق وہی ہے جو نماز کے ظاہری حقوق (فرائض و سنن وغیرہ) اور باطنی حقوق (خشوع، اقبال، هلہبہ علی اللہ تعالیٰ) کی رعایت کرے لا المصلون الذين هم عن صلاتهم ساہون اسی وجہ سے سیاق مرح میں والمقیمین الصلوۃ اور معرض ذم میں فویل للصلوۃ ذکر کیا گیا۔

سوال نمبر ۹۴: لفظ صلوۃ کی لغوی اور اصطلاحی تحقیق ذکر کریں اور یہ بتائیں کہ نماز کو صلوۃ کیوں کہتے ہیں اور دعا کو صلوۃ کہنے کی وجہ کیا ہے؟

جواب: صلوۃ فُقلۃ کے وزن پر ہے صلی سے ماخوذ ہے (یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی دعا کرے جس طرح کہ زکوہ زکی سے ماخوذ ہے نماز کو صلوۃ اس لیے کہتے ہیں کہ یہ دعا پر مشتمل ہوتی ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ صلی اصل میں سرین ہلانے کو کہتے ہیں تو اس صورت میں نمازی کو صلی اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ رکوع و تہود میں یہ فعل کرتا ہے۔ اور دعا کرنے والے کو صلی اس لیے کہا جاتا ہے کہ اس کو رکع و ساجدہ کے ساتھ تشبیہ دی جاتی ہے خشوع میں۔

سوال نمبر ۹۵: رزق کا لغوی اور عربی معنی کیا ہے اور اس سلسلے میں اصل سنت

و جماعت اور معتزلہ کے درمیان اختلاف کس بات میں ہے دو لوں طرف کے دلائل  
ذکر کرنے کے بعد الحدیث کی ترجیح و انجام کریں؟

جواب: نسبت میں رزق حصے کو کہتے ہیں قال اللہ تعالیٰ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ إِنَّكُمْ تَكْذِبُونَ تم جھٹکا نے کوپنا خصہ بناتے ہو۔ اور عرف نے اسے خاص کر دیا کہ فی کو حیوان  
کے ساتھ خاص کر دیتا اور اس کو اس شی بے نفع حاصل کرنے کی قدرت دیتا۔

معزلہ اور اہل سنت و جماعت کے درمیان اختلاف اس بات میں ہے کہ معتزل  
حرام کو رزق تسلیم نہیں کرتے جب اہل سنت و جماعت حرام کو بھی رزق تسلیم کرتے ہیں۔

معزلہ کے دلائل:

یہ بات محال ہے کہ اللہ تعالیٰ حرام پر قدرت دے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حرام سے  
نفع حاصل کرنے سے منع فرمایا اور اس سے رکنے کا حکم فرمایا۔ نیز اس آیت (ومما  
وَرِزْقَنَاهُمْ يَنْفَعُونَ) میں رزق کی نسبت اپنی طرف فرمائی یہ بتاتے ہوئے کہ وہ خالص حلال  
کو خرچ کرتے ہیں کیونکہ اتفاق حرام موجب مدعی نہیں حالانکہ یہ مقام مدح ہے۔ نیز اللہ  
تعالیٰ نے مشرکین کی نہ مدد فرمائی اس چیز کے حرام کرنے پر جو اللہ تعالیٰ نے انہیں رزق  
میں عطا فرمائی سبق قوله تعالیٰ قل ار ایتم ما انزل اللہ لکم من رزق فجعلتم  
منہ حراما و حلالا

اہل سنت کی طرف سے جواب دلائل:

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف رزق کی نسبت فرمائی اس کی عظمت بیان  
کرنے کے لیے اور اتفاق پر ابھارنے کے لیے اور اللہ تعالیٰ نے مدد اس لیے فرمائی کہ  
جس چیز کو اللہ تعالیٰ نے حرام نہیں فرمایا اس کو انہوں نے حرام قرار دیا۔ اور مجاہدین قنادہم کا  
اختصاص حلال کے ساتھ ترقیت مدعی کی وجہ سے ہے اس لیے نہیں کہ حلال ہی رزق ہوتا

ہے۔ نیز اہل سنت و جماعت نے رزق کے حلال و حرام دونوں کو شامل ہونے کا استدلال حدیث مبارک سے کیا۔ بقولہ علیہ الصلوٰۃ والسلام فی حدیثہ عمر و بن قرۃ لقد رزقک اللہ ملیٰہ فاختبرت ما حرم اللہ علیک من رزقہ مکان ما احل اللہ لک من حلالہ تو اس حدیث میں فرمایا گیا ما حرم علیک من رزقہ کہ تو نہ اس کو اختیار کیا جو اللہ تعالیٰ نے اپنے رزق میں سے تجوہ پر حرام فرمایا تو حرام پر رزق کا اطلاق فرمایا گیا۔ نیز اگر حرام رزق نہ ہوتا تو جو شخص پوری عمر حرام سے غذا حاصل کرنے والا ہے وہ مرزاوق نہ رہے گا حالانکہ اللہ عز و جل نے ارشاد فرمایا و مَا مِنْ ذَٰبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا تو قرآن و سنت کے دلائل کی روشنی میں جہاں مفترض کا رد ہو گیا وہاں مسلک اہل سنت و جماعت کی ترجیح بھی ثابت ہو گئی کہ انہوں نے قرآن و سنت سے استدلال صحیح کیا۔

سوال نمبر ۹۶: اتفاق نی سبیل اللہ کو بعض لوگوں نے زکوٰۃ کے ساتھ خاص کیا ہے اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب: اس لیے کہ زکوٰۃ اتفاق کی انواع میں سے افضل اور اصل ہے یا اس وجہ سے اتفاق کو زکوٰۃ کے ساتھ خاص کیا کہ زکوٰۃ اس چیز کے ساتھ ملی ہوتی ہے جو اس کی مترادف ہے یعنی نماز کے ساتھ اس کو ذکر کیا گیا تو جس طرح نماز فرض ہے اسی طرح اتفاق کا وہ فرد مراد ہو گا جو فرض ہے اور وہ زکوٰۃ ہے۔

سوال نمبر ۹۷: مفعول کی تقدیم اور من تبعیضیہ لانے کی کیا وجہ ہو سکتی ہے اور ویحتمل ان یہاں بہ الاتفاق اللغ عبارت سے مصنف کیا بتانا چاہتے ہیں؟

جواب: مفعول کی تقدیم اس کی اہمیت کی وجہ سے ہے (مما کی تقدیم یعنی فوتوں سے) نیز آنھوں کے اول اخیر کی مطابقت کے لیے اس کو مقدم کیا گیا۔ اور من تبعیضیہ اس اسراف سے

رکنے کے لیے داخل کیا گیا جس سے روکا گیا ہے۔

ویحتمل ان الشیخ بیہاں سے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ یہاں میت اس بات کی بھی محتمل ہے کہ انفاق تمام نیکی کے کاموں میں مراد ہو۔ جو اللہ عزوجل نے ان کو ظاہری و پنهانی نعمتوں سے عطا فرمائے۔ اس کی تائید نبی ﷺ کا ارشاد کرتا ہے کہ وہ علم ہے کہاں جائے (جسے بیان نہ کیا جائے) اس خزانے کی طرح ہے جسے خرچ نہ کیا جائے اس سے معلوم ہوا کہ علم کا خرچ کرنا بھی اس انفاق میں داخل ہے۔ **وَالَّذِي نَهَىٰ** میں قال و معا خصوصی نام بہ من انوار المعرفة یفیضون

سوال نمبر ۹۸: **وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ** سے من قبلک تک اس عبارت کا عطف کیا ہے۔ عطف کے حوالے سے مختلف نذکورہ صورتوں کو واضح کرتے ہوئے ان کی روشنی میں ان لوگوں کا تعین کریں جو اس آیت میں مراد ہیں؟

جواب: اس عبارت کا عطف **الذین يُؤْمِنُونَ** بالغیب پر ہے اور اس سے مراد الہ کتاب کے مومکن ہیں جیسے حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ اور آپ کی امثال: اور **وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ** بـ **بِمَا أَنزَلَ** یہ **الذین يُؤْمِنُونَ** بالغیب الایہ کے ساتھ جملہ متین میں داخل ہیں جس طرح کذا خص اعم کے تحت داخل ہوتا ہے کیونکہ **الذین يُؤْمِنُونَ** بالغیب سے وہ لوگ مراد ہیں جو شرک اور انکار سے محفوظ ہو گئے اور **وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ** الایہ سے مراد ان کے مقابل لوگ ہیں جو ایک دین سے دوسرے دین کی طرف منتقل ہو گئے۔ لہذا دونوں آیتیں متین کی تفصیل ہوں گی۔ یا اس آیت کا عطف **الْمُتَّقِينَ** پر ہو گا کوئی اکر نہیں میا کہ یہ ہذا یت ہے شرک سے بچنے والوں کے لیے اور ان **الْمُتَّقِينَ** کے لیے جو ایمان لائے اصل ادیان میں سے اور یہ بھی احتمال ہے کہ اس آیت سے پہنچنے پہلے لوگ **الذین دا** لے مراد ہوں۔

سوال: جب دونوں آئتوں سے ایک ہی لوگ مراد ہیں تو درمیان میں حرف عطف کیوں لایا گیا؟

جواب: اس میں حرف عطف اسی طرح لایا گیا جیسے شاعر کے قول الی الملک القرم و ابن الہمام نہ لایا گیا حالانکہ ملک القرم اور ابن الہمام سے ایک ہی شخص مراد ہے۔ یعنی اسماء اور صفات کے درمیان حرف عطف تغایر مفہوم کے اعتبار سے دائر ہوتا رہتا ہے تو ان دونوں آئتوں میں بھی صفات کے مفہومات میں تغایر ہے اس لیے حرف عطف لایا گیا۔

سوال نمبر ۹۹: موصول کا تکرار کس وجہ سے ہے؟

جواب: یہ بتانے کے لیے کہ دونوں راستوں (عقل و سع) کے درمیان تغایر ہے یا تھیں بعد ایکم ہے کہ اوپرین سے ایک گروہ جو کہ اصل کتاب ہیں ان کو جملہ سے خاص کرتے ہوئے ذکر فرمایا گیا (جس طرح کہ ملائکہ کے ذکر بعد حضرت جبریل و میکائیل علیہما السلام کا ذکر کیا گیا) ان کی شان کی عظمت بیان کرنے کے لیے اور ان کی امثال کو رغبت دلانے کے لیے۔

سوال نمبر ۱۰۰: ازال کا معنی کیا ہے اور ازال کا تعلق ذوات سے ہوتا ہے معانی پر ازال کا اطلاق کیسے درست ہو گا؟

جواب: ازال کا معنی نقل الشیء من الاعلی الی الاسفل ہے (شی کو اوپر سے نیچے کی طرف منتقل کرتا ہے) معانی کے ساتھ ازال کا لحوق ان ذوات کے لحوق کے واسطے سے ہوتا ہے جو ان معانی کو متنضم ہیں۔ اور ہو سکتا ہے کہ کتب الہمیہ کا نزول رسولوں پر اس طرح ہوتا ہو کہ فرشتہ اسے اللہ تعالیٰ سے روحانی طور پر لے لیتا ہو یا فرشتہ لوح محفوظ سے اسے یاد کر کے رسولوں کی طرف لے آتا ہو۔

سوال نمبر ۱۰: ہما انذل الیک سے کیا مراد ہے اور ہما انذل من قبلک سے کیا مراد ہے اور ان دونوں پر ایمان لانے میں کوئی تفاوت ہے یا نہیں؟

جواب: ہما انذل الیک سے مکمل قرآن اور تمام کی تمام شریعت مراد ہے اور ہما انذل من قبلک سے تمام کتب سابقہ مراد ہیں۔ ان دونوں پر ایمان لانا فرض عین ہے لیکن اول پر نہ کہ ثانی پر تفصیلاً ایمان لانا فرض کفایہ ہے اس حیثیت سے کہ ہم اس کی تفاصیل سے عبادت کرنے والے ہیں اور فرض کفایہ اس لیے ہے کہ اس کا و جوب ہر ایک پر حرج اور فراؤ معاش کو ثابت کرتا ہے۔

سوال نمبر ۱۱: بالآخرہ ہم یوقنون فرمائیہ یہود و نصاریٰ کے بعض نظریات کا رد کیا گیا اس کی وضاحت کریں؟

جواب: ان کے یہ نظریات تھے کہ جنت میں صرف وہی جائے گا جو یہودی یا نصرانی ہو اور آگ انکو گئی کے چددن چھوئے گی۔ نیز ان کے اختلاف جنت کی نعمتوں کے بارے میں کہ دنیا کی نعمتوں کی جنس سے ہے یا غیر دنیا کی۔ اور اسی طرح اس کے دوام و انتظام کو رد کیا گیا لیکن وبالآخرہ ہم یوقنون جب فرمایا گیا (کہ وہ آخرت پر یقین رکھتے ہیں) تو ان سے ان کے تمام نظریات باظله زائل ہو گئے۔

سوال نمبر ۱۲: یقین سے کس قسم کا علم مراد ہے اور اللہ تعالیٰ کے علم کو اس سے موصوف کیوں نہیں کیا جاسکتا؟

جواب: یقین کہتے ہیں اتقان العلم بنفی الشک والشبهة عنہ نظر ا و استدلالاً علم کو پختہ کرنا شک اور شبهہ کی اس سے نفی کر کے نظر و استدلال کے ذریعے اللہ تعالیٰ کے علم کو یقین سے موصوف اس لیے نہیں کر سکتے کہ یقین میں نظر و استدلال کے ذریعے علم پختہ ہوتا جب کہ اللہ تعالیٰ کا علم نظر و استدلال سے پاک ہے۔

سوال نمبر ۱۰۳: و بالآخرة میں حضرت نافع کی قرأت کیا ہے اور اس پر انہوں نے کیا دیل دی ہے؟

جواب: امام نافع بالآخرة کو چھیف سے پڑھتے ہیں ہمزة کو حذف کر کے اور ہمزة کی حرکت لام کو دے کر۔ اور یو قنون میں واو کو ہمزة سے بدل کر پڑھتے ہیں۔ ماقبل کے ضمہ کی وجہ سے اس کو وجہ اور وقفت کی واو مضمونہ کے قائم مقام کرتے ہوئے کہا گئی واو مضمونہ کو بھی ہمزة سے بدل کر پڑھا جاتا ہے (کیونکہ قادر یہ ہے کہ واو مضمون یا مکسور کلہ کے شروع میں واقع ہو تو اسے ہمزة سے بدلنا جائز ہے) اسکی نظری لحیب المؤقدان الی مؤسی ہے دوسرا مصیر عوچحدۃ اذا اضاء هما الوقود یہاں مؤقدان اور موئی میں واو کو ہمزة سے بدل لایا ہے۔ ماقبل کے ضمہ کی وجہ سے۔

سوال نمبر ۱۰۴: اولئک علی ہدی من ربہم کس صورت میں محل رفع میں ہو گا اور یہ کون سا مرفوع قرار پائے گا نیز اسے استنافیہ قرار دینے کی صورت کیا ہو گی؟

جواب: اگر احد الموصولین (وَالذِّينَ يَوْمَنُونَ الْآيَةَ) کو متعین سے مفصول مانیں تو اولئک الآیۃ اس کی خبر ہونے کی وجہ سے محل رفع میں ہو گا لیکن اگر وَالذِّینَ الْآیَةَ کو متعین سے مفصول نہ مانیں بلکہ موصول مانیں تو اس صورت میں اولئک الآیۃ جملہ متناہیہ ہو گا اور اس کے لیے محل اعراب نہیں ہو گا۔ (اس صورت میں یا تو یہ احکام اور صفات معتقدہ کا نتیجہ ہو گا یا اسائل کا جواب ہو گا)

سوال نمبر ۱۰۵: لفظ علی یہاں کیا معنی دیتا ہے اور ان لوگوں کا ہدایت پر استقرار کس طرح حاصل ہو گا نیز یہ بھی بتائیں کہ لفظ عددی کو نکرہ لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: و یے تلفظ علی استعلام کے لیے ہوتا ہے لیکن یہاں ان موصولین کے ہدایت پر تمکن اور استقرار کی مثال وی گئی ہے اس شخص کی حالت کے ساتھ جو کسی شی پر بلند ہو جائے

اور اس پر سوار ہو جائے۔ اور یہ حاصل ہوتا ہے کہ تکر کے استرار سے اور ہمیشہ اس میں فرمائے سے جس میں صحیح و دلائل نصب کیے گئے ہیں اور نفس کے عمل میں مجازیہ پر ہمیشہ کرنے سے۔

ہدیٰ کو تکر تضمیم کے لیے لایا گیا گویا اس سے ہدایت کی وہ قسم میراد ہے جس کی حقیقت تک نہیں پہنچا جا سکتا اور نہ ہی اس کی قدر کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

سوال نمبر ۷۰: اولٹک هم الفلحوں میں اسم اشارہ کا تکرار کس بات پر اور کیسے تعبیر فرا پاتا ہے نیز واد حرف عطف لانے کی وجہ کیا ہے جب کہ اولٹک کا انعام بل مم اصل اولٹک هم الغفلوں میں حرف عطف نہیں لایا گیا؟

جواب: اس میں اسم اشارہ کا تکرار اس بات پر تعبیر کے لیے ہے کہ ان کا ان صفات کے ساتھ اتنا صاف تقاضا کرتا ہے ان دونوں نسبتوں میں سے ہر ایک کا اور ان میں سے ہر ایک (الولٹک علیٰ ہدیٰ من رفہم و اولٹک هم المفلحوں) کافی ہے ان کے باقیوں سے ممتاز ہونے میں۔

وجہ تعبیر: کیونکہ ماقبل یہ گز رچکا ہے کہ حکم کا مرتب ہونا اسم اشارہ پر یہ اس طرح ہے جس طرح کہ وہ موصوف مرتب ہوا تو اس نے اشارہ کیا اس بات کی طرف کہ موصوف کا ان صفات سے موصوف ہونا ایسکی علت ہے جو ان میں سے ایک کا تقاضا کرنے والی نہیں کیونکہ تکریر علت تکریر مطلوب پر دلالت کرتی ہے اگر اسم اشارہ کا تکرار نہ ہوتا تو یہ سمجھا جانا تھا کہ یہ اوصاف معطوف علیہ (علیٰ ہدیٰ) کا تقاضا کرتے ہیں نہ کہ معطوف (المفلحوں) کا اور اسم اشارہ کے تکرار سے اس بات پر تعبیر ہو گئی کہ یہ اوصاف معطوف کا بھی تقاضا کرتے ہیں دوسری تعبیریہ اس طرح حاصل ہوئی کہ ان دونوں فصلوں میں سے ہر ایک ان کے ممتاز ہونے میں کافی ہے اگر اسم اشارہ کا تکرار نہ ہوتا تو یہ سمجھا جاتا کہ ان کا مجموعہ تو ممتاز کرنے کے لیے

کافی ہے الگ الگ نہیں۔

سوال نمبر ۱۰۸: ہم ضمیر لانے کی دو صورتیں بیان کی گئی ہیں ان کو واضح کریں اور بتائیں کہ فلاج کا کیا معنی ہے اور متفقین کو مفلحین کیوں کہا گیا؟

جواب: ہم ضمیر مبتدا ہے اور المفلحون اس کی خبر ہے اور یہ جملہ اونک کی خبر ہے۔ فلاج کا معنی الفائز بالمطلوب ہے متفقین کو مفلحین اس لیے کہا گیا کہ ان کے لیے بھی کامیابی کے راستے کھل جاتے ہیں۔

سوال نمبر ۱۰۹: مصنف علیہ الرحمۃ نے سعادتوں کے حصول کے سلسلے میں متفقین کے اختصاص کی کچھ وجہ بیان کی ہیں ان وجہ کا جائزہ پیش کریں؟

جواب: متفقین کے اختصاص کی مصنف نے چند وجہ بیان کی ہیں جن کا جائزہ پیش خدمت ہے۔

(۱) کلام کو اسم اشارہ پر منی کرنا تعییل مع الايجاز ہے (کیونکہ اس میں صفات داخل ہیں اور یہ بہولہ مشتق کے ہے جو کہ مغاید علیت ہے نیز اس میں اختصار ہے اگر اس اشارہ نہ ہوتا تو تمام صفات کو ذکر کرنا ضروری ہوتا)

(۲) اسم اشارہ کی بھری، خبر کی تعریف، فصل کی توسیط ان کی قدر کے اظہار کے لیے ہے اور ان کے نقش قدم پر چلنے کی رغبت دیتا ہے۔

سوال نمبر ۱۱۰: ان الذين کفروا کے شروع میں داؤ عاطفہ کیوں نہیں لائی گئی جس طرح ان الابرار لفی نعیم و ان الفجار لفی جحیم میں داؤ عاطفہ لائی گئی ہے؟

جواب: جواب سے پہلے ایک تمہید ہے کہ حرف عطف ان دو جملوں کے درمیان لا یا جاتا ہے جن میں مکمل مغایرت و انقطاع نہ ہو اور جہاں مکمل مغایرت و انقطاع ہو وہاں حرف عطف نہیں لا یا جاتا۔ اس تمہید کے بعد جواب یہ ہے کہ ان الذين کفروا اور پہلے جملے میں

تباہی کی اغرض ہے کیونکہ پہلا جملہ قرآن کریم کے ذکر اور اسکی شان بیان کرنے کے لیے چلا یا گیا جب کہ دوسرا جملہ کفار کی سرکشی اور گر اپنی میں ان کے انہاک کی شرح کے لیے چلا یا گیا۔ بخلاف ان الابرازاتیع کے کیونکہ پہلے جملے کا مسئلہ الیہ (الابراز) دوسرے جملے کے مسئلہ (جحیم) کی خلاف ہے اور بخلاف اضافہ کو جامع وہی کے قبیلہ سے شمار کرتے ہیں جو کہ دو جملوں کے درمیان وجہ مناسبت میں سے ایک وجہ ہے تو جب دونوں جملوں میں ایک قسم کی مناسبت ہوئی تو کمال مغایرت نہ رہی اسی وجہ سے حرف عطف لایا گیا۔

سوال نمبر ۱۱: ائم حروف مشہد بالفعل میں سے ہے اس مشابہت کی صورتیں کون کوئی ہیں۔ نیز حرف بھی دیتا ہے اور نصب بھی اسی طرح ان کا بھی یہ عمل ہے تو دونوں کے عمل میں فرق کیا ہے اور اس کی وجہ کیا ہے؟

جواب: حروف مشہد بالفعل کے ساتھ مشابہت کی صورتیں درج ذیل ہیں۔

- (۱) تعداد حروف میں مشابہت (۲) فتح پرمنی ہونے میں مشابہت۔
- (۳) لزوم اسماء میں مشابہت یعنی جس طرح فعل کے بعد اسم لازم ہے۔ اسی طرح ان حروف کے بعد بھی اسم لازم ہے۔
- (۴) فعل کے معانی دینے میں مشابہت۔

(۵) یہ حروف فعل متعدد کے ساتھ مشابہ ہوتے ہیں اس بات میں کہ جس طرح فعل متعدد دو اسموں پر آتا ہے اسی طرح یہ حروف بھی دو اسموں پر داخل ہوتے ہیں۔ (حروف مشہد بالفعل کے ساتھ مشابہت کی مثال پہلی چار وجوہوں میں یہ ہے کہ جس طرح حرف ناضی کا صیغہ سے حروف کی تعداد ان کے حروف کے مساوی ہے اور یہ فتح پرمنی ہے اور اسکے بعد اسم لازم ہے جو کہ فاعل بنے گا نیز ان میں حق والا معنی بھی پایا جاتا ہے باقی حروف مشہد بالفعل کو اسی طرح باقی افعال پر قیاس کر لایا جائے)

دونوں کے عمل میں فرق کی وجہ یہ ہے کہ (یعنی جس طرح فعل رفع و نصب دوختا ہے اسی طرح یہ بھی دیتے ہیں لیکن فعل پہلے اسم کو رفع اور دوسرے کو نصب دیتا ہے جب کہ یہ خوف پہلے کو نصب اور دوسرے کو رفع دیتے ہیں) اس بات پر آگاہی ہو جائے کہ یہ حروف عمل میں فعل کی فرع ہیں اور اکٹھنے داخل ہیں۔

سوال نمبر ۱۱: اُن لانے کا کیا فائدہ ہے اور یہ کہاں آتا ہے مثال سے واضح کریں؟

جواب: اُن لانے کا فائدہ اس تسبیت کو جو مبتدا اور خبر کے درمیان ہوتا ہے پکا کرنا ہے۔ اور ان شک کی جگہوں میں لا یا جاتا ہے جیسے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے فرعون کو فرمایا انسی رسول من رب العالمین تو فرعون کو آپ کی رسالت میں شک تھا اس لیے ان لائے۔

اور کسی بھر جواب قسم کے شروع میں آتا ہے اور مطلقاً جواب کے شروع میں بھی آتا ہے جیسے قوله تعالیٰ ویسأئونک عن ذی القرنین قل سأأتلو اعلیکم منه ذکرا انا مکناله فی الارض تو یہاں ان کے سوال کے جواب میں اُنا لایا گیا۔ (غیر امام میرودنے فرمایا جب عبد اللہ قائم بغیر ان کے کہا جائے تو یہ عبد اللہ کے قیام کی خبر ہے اور اگر ان عبد اللہ قائم کہا جائے تو یہ سائل کا جواب ہو گا کیونکہ یہ ان کے ساتھ ہے اور ان عبد اللہ لقائم عبد اللہ کے قیام کے مکمل کا جواب ہے کیونکہ اس میں دو تاکیدیں ہیں)

سوال نمبر ۱۲: اسم موصول کی تعریف عہد یا جہن کے لیے ہے دونوں صورتوں میں واضح کریں کہ کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: الف لام عبدی ہونے کی صورت میں معین لوگ تمہاروں گے جس طرح ابواللہ، ابو جہن، ولید بن منیر اور علماء یہو اور الف لام جسی سراویت کی صورت میں وہ تمام لوگ مراد

ہوں گے جو کفر پختہ ہوئے تو ران کے علاوہ ہاتھی کافر بھی مراد ہوں گے لیکن جو کفر پختہ ہوئے پھر حسوہ علیہم الایہ سے غیر مبرک کو خارج کر دیا گیا اور صرف مصیرین علی المکر ایکس داٹل رہے۔

سوال نمبر ۱۱: کفر کا لغوی اور اصطلاحی معنی ہاں کریں؟

جواب: کفر کا لغوی معنی مستو الفعمة ہے (فتح کو چھپانا) اور اصطلاح شرع میں اس جز کے انکار کرنے کو کفر کہتے ہیں جس کے بارے میں بدلاجہ معلوم ہو کہ رسول کریم ﷺ اس کو لائے ہیں۔

سوال نمبر ۱۲: قرآن مجید میں جو اقتاظ ماضی کے سینے کے ساتھ آئے ہیں ان کے حوالے سے مفترزل کا اختلاف اور ان کے استدلال کا جواب وضاحت سے ذکر کریں؟

جواب: مفترزل کا اہل سنت و جماعت سے اختلاف پڑھے ہے کہ وہ قرآن کریم کو حادث مانتے ہیں اور اس کے حدوث پر استدلال اس طرح کرتے ہیں کہ قرآن کریم میں ماضی کے سینے کے ساتھ اخبار کثرت سے موجود ہے مثلاً ان الذين کفروا اور اسی طرح دوسری آیات اور ماضی کا لفظ یہ تھا اس کرتا ہے کہ تیر دینے سے پہلے نسبت واقع ہو جکی ہو زوال قرآن کے وقت ماضی کے سینے سے اخبار اس کا تھا اس کرتا ہے کہ اخبار و قوع نسبت سے مسبوق ہو لہذا یہ مسبوق بغيرہ ہوا اور ہر مسبوق بغيرہ مسبوق بالعدم ہوتا ہے لہذا مسبوق بالعدم بھی ہوا اور جو مسبوق بالعدم ہو وہ حادث ہوتا ہے لہذا قرآن کریم بھی حادث ہوا۔

مفترزل کو جواب اس طرح دیا گیا کہ ہمارا ذہب جو یہ ہے کہ قرآن کریم ازلي ہے تو اس سے مراد کلام نہیں ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور (ازل میں) یہ ماضی حال و مستقبل کے ساتھ متصف نہیں تھا۔ کیونکہ ازل میں زمانہ نہ تھا البتہ یہ کلام ماضی وغیرہ سے متصف ہوتا ہے تعلقات کے تجدوں کے ساتھ اور زمانوں کے حادث ہونے کے

ساتھ تو زیادہ سے زیادہ حدوث تعلق لازم آئے گا جو کہ حدوث کلام کا متفق نہیں جس طرح کہ علم میں ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ازال میں اس بات کا علم تھا کہ عالم موجود ہو گا اب جب عالم وجود میں آیا تو اللہ تعالیٰ کا علم کہ عالم موجود ہو گا (سبی وجود) وجد میں مغلب ہو گیا کہ عالم موجود ہو گیا اب عالم کے ساتھ علم کے تعلق کے حدوث سے اللہ تعالیٰ کے علم کا حادث ہونا لازم نہیں آتا۔

سوال نمبر ۶۔ البقیط سواء اور اس کے اعراب کی حقیقت کے حوالے سے صفت نے جو کچھ ذکر کیا ہے واضح الفاظ میں بیان کریں؟

جواب۔ فقط سواء اسم ہے استواء کے معنی میں ہے تو جس طرح مصدر کے ساتھ صفت لائی جاتی ہے اسی طرح سواء کے ساتھ صفت لائی گئی۔ اور سواء ان کی خبر ہونے کی وجہ سے مرفوع ہے وراس کا مابعد علیہم اندزرتہم (الغ) اس کا فاعل ہونے کی وجہ سے مرفوع ہے اب تقدیر عبارت یوں گی ان الذين كفروا مستوا عليهم اندزارک وعدمه سبیثان عليهم یہاں سواء صفت کے معنی میں اور اندزرتہم ام لم تقدرتہم یہ مصدر کے معنی میں ہو کر حیثیت صفت کے فاعل بن جائیں گے۔

سوال نمبر ۷۔ وال فعل انما یمتنع الا خبار عنه انخ اس عبارت میں ایک سوال کا جواب ہے۔ سوال اور جواب کی وضاحت مطلوب ہے؟

جواب۔ مفسر نے پہلے فرمایا تھا کہ اندزرتہم ام لم تقدرتہم یا تو سواء کا فاعل ہونے کی وجہ سے مرفوع ہے یا مخبر عنہ ہو گا (یعنی سواء ج مقدم اور اندزرتہم ام لم تقدرتہم مبتداء خر ہو گی) اس پر اعتراض ہوا کہ مخبر عنہ مسند الیہ ہمیشہ اسم ہوتے ہیں جب کہ فعل کا مسند الیہ ہونا ممتنع ہے تو آپ نے اندزرتہم (الغ) کو کس طرح مسند الیہ بنا دیا حالانکہ یہ فعل ہے۔

مفسر علیہ الرحمۃ نے اس اعتراض کا جواب دیا کہ فعل کو مخبر عنہ بنا اتاب ممتنع ہے جب فعل سے تمام موضع لہرا دیا ہو (جس کے لیے فعل وضع کیا گیا ہے وہ تمام کا تمام لہرا دیا ہو) (اور فعل تین چیزوں کے لیے وضع کیا گیا۔

(۱) معنی مصدری (۲) نسبت معنی مصدری اور قائل کے درمیان نسبت۔ (۳) زمانہ جب فعل سے اس کا لفظ اسراور یا مطلق حدوث لہرا دیا تو فعل اضافت اور منہ الیہ ہونے میں اسم کی طرح ہوتا ہے لہذا اس صورت میں فعل کو مخبر عنہ بنا ادارست ہے۔ سوال نمبر ۱۸: قرآن مجید میں، انذر قہم بطور فعل لانے اور مصدر لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: اس میں دو فائدے حاصل ہوتے ہیں۔

#### (۱) محتوی (۲) لفظی

محتوی فائدہ تو یہ ہے کہ فعل لانے میں ایہم تجدید ہے کیونکہ فعل کے مفہوم میں زمانہ بھی داخل ہے اور زمانے کی شان تغیر و تجدید ہے جب کہ مصدر لانے میں یہ فائدہ حاصل نہ ہوتا۔

لفظی فائدہ یہ ہے کہ ہمڑہ اور ام کا فعل پر دخول تو حسن ہے مصدر پر دخول حسن نہیں کیونکہ استفہام بالفعل اولی ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۱۹: اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں انذار کا ذکر فرمایا اور بھارت کا ذکر نہیں فرمایا اس کی کیا وجہ ہے نیز انذر قہم کے دو ہمزوں کے بارے میں مفسر علیہ الرحمۃ نے کیا فرمایا ہے؟

جواب: اس لیے کہ انذار دل میں زیادہ واقع ہوتا ہے اور نفس میں زیادہ تاثیر کرتا ہے کیونکہ ضرر کو دور کرنا نفع حاصل کرنے سے اہم ہے نیز جب کفار کو انذار نے نفع نہ دیا حالانکہ اس۔

میں تائیر زیادہ ہے تو بشارت بطریق اولیٰ لفظ نہ دے گی کیونکہ یہ تائیر میں انذار بے کم ہے اسی لیے بشارت کا ذکر نہ فرمایا گیا۔

(۱) انذر تهم کے دو ہمزوں کے بارے میں مفسر نے فرمایا کہ ان دونوں کو تحقیق (اپنے مخزن) سے پڑھا گیا ہے۔

(۲) اور دوسرے ہمزرہ کی تخفیف کے ساتھ (تحقیق اور تخفیف دونوں کے درمیان میں الف داخل نہیں کیا جاتا) اور تخفیف ٹائیپ کی صورت میں دوسرے ہمزرہ کو الف اور ہمزرہ کے درمیان پڑھا گیا ہے یعنی ان کے مخازن کے درمیان لیکن دوسرے ہمزرہ کو الف سے بدلا جائیں نہیں اس سے اجتماع ساکین (الف اور نون) علیٰ غیر حدا لازم آتا ہے جو کہ منوع ہے (یہ اجتماع ساکنین علیٰ غیر حدا اس لیے ہے کہ دوسرے ساکن غیر مغم ہے)۔

(۳) دو ہمزوں کو تحقیق سے ہی پڑھا جائے لیکن درمیان میں الف داخل کر دیا جائے۔

(۴) درمیان میں الف داخل کیا جائے اور دوسرے ہمزرہ کو نہیں نہیں پڑھا جائے۔

(۵) ہمزرہ استفہام کو حذف کر دیا جائے۔

(۶) ہمزرہ استفہام کو حذف کر دیا جائے اور اس کی حرکت اس سے پہلے ساکن (جو کہ علیہم کی میم ہے) اس کو دے دی جائے اور علیہم انذر تهم پڑھا جائے۔

پوال نمبر ۱۲۰: جملہ لا یؤمدون ترکیب میں کیا واقع ہوتا ہے تفصیلی جواب دیں؟

جواب: اس کی چند صورتیں ہیں:

(۱) یہ جملہ ماقبل کی تغیر کرے (جس میں استواہ تھا اور وہ انذر تهم الخ ہے) اس صورت میں اس کا محل اعراب نہ ہو گا۔

(۲) یہ حال موکدہ ہو (علیہم کی فضیلہ سے)

(۳) یہ بدل ہو (ان کی خبر سے جو کہ سوہنگہ ہے)

(۴) یہ ان کی خبر ہو اور ماقبل (سوہنگہ) جملہ مفترض ہو جو کہ حکم کی علت ہے۔

سوال نمبر ۱۲: تکلیف مالا بیطاق کے جواز اور عدم جواز کے حوالے سے اختلاف، مجوزین کا اس آیت ہے استدلال اور اس کا جواب وضاحت سے تحریر کریں؟

جواب: جہوہر محققین نے کے نزدیک تکلیف مالا بیطاق (جس کو ممتنع لذات کی تکلیف سے بھی تعین کرتے ہیں) جائز نہیں اور امام اشعری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جائز تو ہے واقع نہیں (جس طرح اجماع ضدین)

اس آیہ مبارکہ سے جیھوں نے تکلیف مالا بیطاق کے جواز پر استدلال کیا وہ اس طرح کیا کہ اللہ تعالیٰ نے خبر دی کہ وہ ایمان نہیں لائیں گے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو ایمان کا مکلف بھی بنایا ہے اب اگر وہ ایمان لے آئیں تو دو محال لازم آئیں گے۔ پہلا تو یہ کہ اللہ تعالیٰ کی خبر (لا یؤمِنون) کاذب ہو جائے گی اور دوسرا یہ کہ اللہ تعالیٰ کا اس سے معاذ اللہ بھی لازم آئے گا اور یہ دونوں باتیں اللہ تعالیٰ کے بارے میں محال ہیں اور جس کے وقوع کا فرض محال ہو وہ خود بھی محال ہوتا ہے لہذا ان سے ایمان کا صدور محال ہوا حالانکہ ان کو ایمان کا مکلف بنایا گیا اور یہ تکلیف بالحال ہے اور اس چیز کی تکلیف ہے جس کی طاقت نہ ہو لہذا ثابت ہو گیا کہ تکلیف مالا بیطاق جائز ہے۔ بلکہ واقع بھی ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے ان کو مکلف بنایا اور ایمان کہتے ہیں تصدیق النبی ﷺ فی جمیع ما علم من جیئہ به اور اس میں سے لا یؤمِنون بھی ہے اب ان کا ایمان لا یؤمِنون کے ایمان کو بھی شامل ہو گیا اور یہ ضدین کا اجماع ہے جو کہ محال ہے۔ لہذا ان کو ایمان کا مکلف بنانا تکلیف مالا

والحق الخ سے مفسر علیہ نے مجوزین کا جواب دیا کہ تکلیف مالا یہ ق اگرچہ  
عقل اجازت ہے (کیونکہ احکام غرض کا تقاضا نہیں کرتے) لیکن یہ غیر واقع ہے اور رہی بات  
آپ کے استدلال کی تو شے کے واقع ہونے یا واقع نہ ہونے کی خبر دیتا اس شے پر قدرت  
کی نفی نہیں کرتا ہدایہ تکلیف ممتنع لذات نہ ہوئی اور آپ کا تکلیف با ممتنع لذات پر کے جواز پر اس  
آیت سے استدلال کرتا درست نہ ہو۔

سوال نمبر ۱۲۲: جب یہ بات معلوم ہے کہ وہ ایمان نہیں لائیں گے تو انذار کی کیا ضرورت رہ  
جاتی ہے پچھو دیگر آیات کے حوالے سے اپنے جواب کو مدلل ذکر کریں۔ نیز یہ بتائیں کہ کیا  
اس آیت میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو غیب کی خبر دی گئی یا نہیں اگر غیب کی خبر ہے تو کس  
صورت میں؟

جواب: لایو منون کے علم کے باوجود انذار کے فوائد ہیں۔

(۱) اہم جست۔

(۲) تبلیغ کے فعل سے رسول اکرم ﷺ کا ثواب فضل حاصل کرتا۔

اُسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے سواء علیہم فرمایا کہ انذار اور عدم انذار کفار پر برابر  
ہیں سواء علیک نہیں فرمایا کیونکہ آپ ﷺ کو اس انذار کا نفع ہے۔ اور جب کہ بتوں  
کے پیاروں کے حق میں فرمایا سوء علیکم ادعو تم وہ الایہ کہ تم پر برابر ہے کہ  
بتوں کو پکارو یا خاموش رہو یعنی تمہیں اس کا کوئی نفع نہیں ہو گا۔

الذین موصول میں اگر الف لام عہد خارجی کا مراد ہو تو اس سے معین لوگ مراد  
ہوں گے کہ ما ذکر اور یہ خیر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو دی گئی (کیونکہ کسی کے بارے میں  
خواں کے ذریعے یہ نہیں جانا جاسکتا ہے کہ وہ ایمان لائے گایا نہیں اس لیے ابو جہل، ابو  
لہب وغیرہ کے ایمان نہ لانے کی خبر غیر ہے)

سوال نمبر ۱۲۳: ختم اور غشاوہ کی وضاحت کریں اور یہاں ان دونوں سے کیا مراد ہے اس پر تفصیلی جواب لکھیں؟

جواب: ختم، کتم (چھپانے) کو کہتے ہیں اور غشاوہ ڈھانپنے کو کہتے ہیں آیہ کریمہ میں ختم اور غشاوہ اپنے حقیقی معانی پر استعمال نہیں ہوئے بلکہ یہاں ان سے مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے دلوں میں ایسی بیت پیدا فرمادے جو ان کو کفر کے پسند کرنے اور ایمان کو ناپسند کرنے پر نیز گناہوں کو ناپسند کرنے پر عادی بناوے اور وہ بیت ان کے دلوں کو ایسا بناوے کہ اس میں حق داخل نہ ہو سکے (ان کی سرکشی کے سبب نیز گمراہوں کی تقدیم میں منہمک ہونے اور نظر صحیح نہ کرنے کے سبب) تو گواہی ہو گئے جن پر مہر لگی ہوئی ہے اور وہ ان کی آنکھیں نفسی و آفاقتی دلائل کو نہیں دیکھتیں گویا کہ ان کی آنکھوں پر پردے پڑے ہوئے ہیں اور ان آیات اور آنکھوں کے درمیان حائل ہو گئے ہیں تو اس کو ختم اور غشاوہ بطور استعارہ فرمایا گیا۔

یا بطور استعارہ تمثیلیہ ان کے دلوں اور ان کے اعضاء کی جو کہ نارکاڑہ ہو چکے ہیں مثال ان اشیاء کے ساتھ جن اشیاء اور ان سے انتقال کے درمیان پردہ حائل ہے ختم اور غشاوہ کے ساتھ ہو گئی۔

سوال نمبر ۱۲۴: اوضاع طربت المعتزلة فيه فذکروا وجوها من التاویل اس عبارت کی روشنی میں یہ بتائیں کہ معتزلہ کے اضطراب کی کیا وجہ ہے اور اس کی انہوں نے کیا کیا تاویلات کی ہیں؟

جواب: معتزلہ کے اضطراب کی وجہ یہ ہے کہ ختم اللہ علی قلوبہم الایہ سے یہ لازم آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے دلوں پر مہر لگانے کے ساتھ قبول حق سے مانع ہو اور ان کے کانوں پر مہر لگانے کے ساتھ حق تک پہنچنے سے مانع ہو اور حق سے مانع ہونا قبیح ہے لہذا اللہ

تعالیٰ سے اس کا صد و میتھن ہوا۔

وجوه تاویل:

(۱) کفار نے جب حق سے اعراض کیا اور یہ اعراض ان کے دلوں میں راخ ہو گیا بیہاں تک یہ ان کی طبیعت کی طرح ہو گیا تو ان کی تشبیہ اس وصف کے ساتھ دی گئی جو خلائق ہے اور جس پر ان کی فطرت رکھی گئی ہے۔

(۲) آیت ختہم اللہ الایہ سے مراد ان کے دلوں کی حالت کی مثال دینا ہے چوپائیوں کے دلوں کے ساتھ کہ چوپائیوں کو اللہ تعالیٰ نے ذہانت و فطانت سے خالی پیدا فرمایا ہے تو یہ بھی ذہانت و فطانت سے خالی ہیں یا یہ کہ دلوں کو یہ فرض کیا گیا ہے کہ ان پر مہر لگی ہوئی ہے اور ان کا خارج میں کوئی وجود نہیں صرف فرض کرنے کی حد تک ہے۔

(۳) حقیقت میں تو یہ فعل (ختہم) شیطان یا کافر کا فعل ہے لیکن جب ان سے اس فعل کا صد و رہ تعالیٰ کے ان کو قدرت دینے سے ہے تو اس فعل کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف مجاز اکر دی گئی یعنی مسبب کی طرف۔

(۴) کفار کے اندر جب کافر پختہ دراخ ہو گیا تو ایمان حاصل کرنے کا کوئی راستہ نہ ہے سوائے اس کے کہ ان کو ایمان کی طرف مجبور کیا جائے۔ لیکن پھر ان کو ایمان پر مجبور نہیں کیا تو اس ترکِ الجاء و جبر کو ختم سے تعبیر کر دیا گیا کیونکہ تکلیف اس آدمی کو دی جاتی ہے جو مختار ہو اور جو مجبور ہو اسے مکلف نہیں بنایا جاتا تو غرض تکلیف کو باقی رکھتے ہوئے ترکِ الجاء و جبر کیا گیا۔

(۵) کفار یہ کہتے تھے کہ ہمارے دل پر دے میں ہیں اس سے جس کی طرف آپ ہمیں دعوت دیتے ہیں اور ہمارے کافوں میں بوجھ ہے اور ہمارے اور آپ کے

در میان پردو ہے تو ختم اللہ الایہ میں اسی کی حکایت کی گئی بطور حکم و استخارہ  
جیسا کہ اس کی شان کے لائق ہے۔

(۶) یہ ختم آخرت میں ہو گا اور ناضی سے اس لیے تعبیر کیا گیا کہ اس کا وقوع  
یقین ہے۔ جس طرح کہ ونحشرہم یوم القيامة علی وجومہم  
عمیا و بکما و صعا ہے بھی اس تاویل کی تائید ہوتی ہے کہ اس آیہ مبارکہ  
میں فحشرہم یوم القيامة فرمایا گیا کہ قیامت کے دن ان کو انہا "گوہا"  
اور بہرہ کر کے جمع کیا جائے گا۔

(۷) ختم سے مراد (بطور استخارہ) ان کے دلوں کی علامت ہے جسے فرشتے پہچان کر  
ان سے نفرت کریں گے۔

سوال نمبر ۱۲۵: گذشہ سوال میں معتزلہ کے جن اضطراب کا ذکر ہے اس سلطے میں اہل سنت  
و جماعت کا موقف کیا ہے اور مصنف نے جو یہ فرمایا کہ وعلیٰ هذا المنهاج کلامنا  
وکلامہم فيما يضاف الى الله تعالى من طبع واضلال، اس منهاج کی  
وضاحت کیجئے؟

جواب: اہل سنت و جماعت کا موقف یہ ہے کہ ختم اس مقام پر اس معنی میں ہے کہ ایسی  
ہیئت کو پیدا کر دیا جائے جو قبول حق سے مانع ہو (کفار کی سرکشی کے باعث) اور اس کی اسناد  
اللہ تعالیٰ کی طرف اس ہیئت سے ہے کہ تمام کے تمام ممکنات کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف  
ہوتی ہے اور یہ اسکی قدرت سے واقع ہوتے ہیں۔

وعلیٰ هذا المنهاج الخ سے مراد یہ ہے کہ یہ آیت مبارکہ اور جتنی بھی اس  
قسم کی آیات ہیں جن میں طبع اور اضلال کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی ہے ان میں ہمارا  
طریقہ وہی ہو گا جو بھی ہم نے بیان کیا (کہ طبع اضلال کا معنی احادیث مہیئت اخلاق) ہے

اور معززہ کا طریقہ وہی ساخت تاویلات ہوں گی جو پہلے مذکور ہوئیں۔

سوال نمبر ۱۲۶: دلوں اور کانوں پر مہر اور آنکھوں پر پردہ اس فرق کی وجہ کیا ہے نیز یہ بتائیں کہ حرف جار کا گھر اس وجہ سے ہے اور سمع کو واحد اور قلوب و ابصار کو جمع کیوں لایا گیا؟

جواب: دل اور سمع تمام اطراف سے اور اک کرتے ہیں اس لیے ان کے لیے خشم کا ذکر فرمایا گیا جو تمام چہات و اطراف سے اور اک کے لیے مانع ہے اور آنکھوں کا اوزاک صرف سامنے کی طرف سے ہوتا ہے لہذا اس کے لیے غشاوہ کا لفظ استعمال کیا گیا کیونکہ یہی سرف سامنے کی جہت سے اور اک کو مانع ہوتا ہے ختم اللہ علیٰ قلنوبہم و علی سمعہم میں حرف جر کا گھر اس وجہ سے ہے تاکہ یہ دونوں جگہوں میں ختم کی شدت پر دلالت کریں نیزان میں سے ہر ایک حکم میں مستقل ہو۔ سمع کو واحد اور ابصار و قلوب کو جمع لانے میں چند وجہ ہیں:

(۱) سمع، غیر جمع کی طرف مضاف ہے اور ظاہر ہے کہ جماعت کا ایک کان نہیں ہوتا اس التباس سے امن کی وجہ سے سمع کو واحد لایا گیا۔

(۲) اصل کا اعتبار کرتے ہوئے کیونکہ سمع اصل میں مصادر ہے اور مصادر کی جمع نہیں آتی اس لیے یہاں بھی سمع کو جمع نہیں لایا گیا۔

(۳) یہاں مضاف مقدر ہو گا جیسے علیٰ حواس سمعہم (اس صورت میں سمع مصادر کے معنی میں ہو گا عضو کے معنی میں نہیں)

خلاف ابصار و قلوب کے ان میں یہ وجہ نہیں پائی جاتی۔

سوال نمبر ۱۲۷: لفظ عذاب کی لغوی اور اصطلاحی تحقیق پیش کریں نیز یہ بتائیں کہ عظیم اور کبیر میں کیا فرق ہے اور ان دونوں کی تتفیع کیا ہے اور یہ بھی بتائیں کہ غشاوہ کو نکرہ کیوں لایا گیا؟

جواب: عذاب نکال کی طرح ہے تاہ اور معنی دونوں کے اعتبار سے جس طرح کہ عذاب عن الشیء و نکل عنہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی رک جائے پھر عذاب میں دست پیدا کر دی گئی اور یہ ہر الٰم قادر (مکمل بھاری) پر بولا جانے لگا چاہے وہ نکال (عثاب) ہو یا نہ ہو لہذا عذاب نکال اور عقاب سے اعم ہے کیونکہ عقاب و نکال عبارت ہیں اس الٰم سے خوبیات کرنے والے کو دوبارہ جنایت نہ کرنے دے بعض نے یہ کہا کہ عذاب تعذیب سے مشتق ہے جس کا معنی محسوس کو زائل کرنا ہے۔

عظمیم بکیر سے اوپر ہے۔ اور عظیم حقیر کی نقیض ہے اور کبیر صغیر کی نقیض ہے۔ آیت کریمہ میں غشاوۃ اور عذاب کو ان لیے نکرہ لایا گیا کہ غشاوۃ سے تو ایسا پردہ ہر اور ہے جس کو لوگ نہیں جانتے اور وہ آیات سے اندھا ہوتا ہے اور عذاب کو نکرہ اس لیے لایا گیا کہ ان کے آلام و مصائب کی ایسی نوع ہے جس کی حقیقت کو اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

سوال نمبر ۱۲۸: منافقین کا ذکر موتیں اور کفار کے ذکر کے مقابلے میں طویل کیوں ہے نیز جن تین فرقوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کی تقسیم کس انداز میں کی گئی ہے؟

جواب: منافقین کے ذکر کی طوالت اس وجہ سے ہے کہ یہ خبیث ترین کافر ہیں اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک ناپسندیدہ ترین ہیں نیز انہوں نے کفر پر ایمان کی ملحسانی کی اور کفر و ایمان کو خلط ملط کیا وہ حکم دینے کے لیے۔

تین فرقوں کی تقسیم اس طرح کی گئی کہ جب اللہ تعالیٰ نے کتاب عظیم کی حالت کی شرح کا آغاز فرمایا اور اس کے بیان کے لیے ان مو شیکن کا ذکر فرمایا جنہوں نے اپنے دین کو خالص اللہ تعالیٰ کے بنایا اور ان کے دل ان کی زبانوں کے موافق ہیں اور پھر ان کی صد وہ کا ذکر کیا جو حض کافر ہیں تو تیرے نمبر پر تپری قسم کا ذکر فرمایا جو پہلی دو قسموں کے درمیان

بدبب ہے۔

سوال نمبر ۱۲۹: الناس کی اصل کیا ہے اور انسان کو انسان کہنے کی وجہ کیا ہے؟

جواب: الناس کی اصل انسان ہے (پھر ہمزة کو حذف کر کے اس کی جگہ الف لام تریف لے آئے الناس ہو گیا) انسان کو انسان اس لیے کہتے ہیں کہ یہ انسان سے ماخوذ ہے انسان بھی اپنے امثال ہے انس محسوس کرتے ہیں اس لیے انہیں انسان کہا جاتا ہے یا یہ انسن سے ماخوذ ہے جس کا معنی دیکھنا ہے تو چونکہ انسان بھی ظاہر ہوتے ہیں دیکھے جاتے ہیں اس لیے انہیں انسان کہا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۱۳۰: الناس کے الف لام اور لفظ من کے بارے میں تفصیلی جواب لکھیں اور معنف نے وعلیٰ هذاتکون الایہ تقسیماً للقسم الثاني، اس عبارت میں کس بات کی طرف اشارہ کیا ہے؟

جواب: الناس میں الف لام یا تو جنس کے لیے ہے اور میں موصوف ہو گا کیونکہ اس صورت میں معہود کوئی نہیں گویا کہا گیا کہ لوگوں میں ہے کچھ لوگ جو کہتے ہیں انہیں الخ یا الف لام عبد کا ہو گا اور معہود و عی لوگ ہوں گے جنہوں نے کفر کیا اور اس صورت میں میں موصولہ ہو گا اور اس سے ابن ابی ایمی اور اس کے امثال مراد ہوں گے۔ (اس حیثیت سے کہ جب وہ نفاق میں پختہ ہو گئے تو ان کفار کی دلیل میں شمار ہو گئے جن دلوں پر مہر گلی ہوئی ہے)

وعلیٰ هذاتکون الخ بیہاں سے مفسر اس بات کی طرف اشارہ کر رہے ہیں کہ جب الناس پر الف لام عبد کا مانا جائے اور معہود جنس مذکور ہو اور بعض مذاقین ان کفار میں سے ہوں تواب و من الناس قسم ہائی (وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا اور کفر پر مصروف ہو گئے اور ان کے دلوں پر مہر گاری گئی) کی دو قسموں کی طرف تقسیم ہو گی ایک جو محض کافر ہیں

دوسرے جو منافق ہیں۔

سوال نمبر ۱۳: ایمان میں کئی امور داخل ہیں اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان کی تخصیص کی یا وجہ ہے؟

جواب: اس کی چند وجوہ ہیں۔

(۱) ایمان سے مقصود اعظم جو ہے اس کو ذکر میں خاص کیا گیا۔

(۲) منافقین کا یہ دعویٰ تھا کہ ہم نے ایمان کی دونوں طرفوں (اللہ تعالیٰ پر ایمان اور یوم آخرت پر ایمان) کا احاطہ کر لیا ہے۔

(۳) یہ بتانا مقصود ہے کہ منافقین کا جس پر ایمان لانے میں اخلاص کا دعویٰ قاصل میں وہ منافق ہیں تو جس میں نفاق کا قصد کرتے تھے (یعنی رسول اللہ ﷺ پر ایمان لانے میں) اس میں ان کی منافقت کی انتہاء کا کیا کہنا۔

سوال نمبر ۱۴: حرف باء کا سحر اس وجہ سے ہے اور ممن يقول کے حوالے سے قول کے بازے میں مفر نے کیا وضاحت کی ہے؟

جواب: حرف باء کے سحر اس میں وہ اس بات کی طرف اشارہ کرنا چاہئے کہ ہم ان میں سے ہر ایک پر اصلتہ ایمان رکھتے ہیں اور پختہ ایمان رکھتے ہیں قول کی تفسیر میں چند وجوہ ہیں۔

(۱) مغید شے کا تنظیک کرنا (چاہے مفرد ہو یا مركب) یعنی وہ سہم لشے نہ ہو۔

(۲) مقول کے معنی میں بھی قول کا اطلاق ہوتا ہے یعنی جو کچھ کہا جائے (مغید ہو یا غیر مغید)

(۳) قول اس معنی کو کہا جاتا ہے جو شخص میں متصور ہو جس کو لفظ سے تعبیر کیا جائے۔

(۴) رائے اور مذہب کو قول کہا جاتا ہے۔

نوٹ: مشہور بات یہ ہے کہ قول ایسے مرکب کے ساتھ تلفظ کرنے کو کہتے ہیں جو سب  
اسا دیہ پر دلالت کرے پھر حجاز آن معانی پر اس کا اطلاق ہونے لگا جن کا اوپر ذکر ہو چکا ہے  
مثلًا لفظ قول وغیرہ۔

سوال نمبر ۱۲۴: اوما هم بعوْمَنِين فرمانے کی بجائے وَمَا امْنَوْا کیوں نہیں فرمایا گیا  
حالانکہ یہ الفاظ ان کے قول کے مطابق ہیں کیونکہ وہاں امْنَأَ فعل ذکر کیا گیا ہے؟

جواب: اس میں حکمت یہ ہے کہ اس طریقے کے ساتھ فرمانے سے تکذیب میں تاکید اور  
مبالغہ پایا جاتا ہے وہ اس طرح کہ مذاقین کو مومنین سے خارج کر دینا زیادہ بلیغ ہے زمانہ  
ہاتھی میں ان سے ایمان کی نفی سے بھی وجہ ہے کہ ایمان کی نفی کو باء کے ساتھ مٹ کر فرمایا گیا  
اور ایمان کو مطلق رکھا گیا (ایمان بالله و بالیوم الآخر سے) اس معنی پر کہ انکا ایمان  
میں کچھ بھی حصہ نہیں۔

سوال نمبر ۱۲۵: الخلاف مع الكرامية في الثاني فلا يقيم حجة عليهم اس  
بیارت کی وضاحت کیجئے؟

جواب: پہلے مفسر علیہ الرحمۃ نے فرمایا تھا کہ آیت کریمہ اس بات پر دلالت کرتی ہے جو  
ایمان کا دھوی کرے اس حال میں کہ اس کا دل اس کی زبان کے مخالف ہو اعتقد میں تو وہ  
مومن نہیں۔ تو اس میں الکرامیہ والہمیت و جماعت میں اتفاق ہے لیکن اگر کوئی ایمان کا  
دھوی کرے اس حال میں کہ اس کا دل اس سے خالی ہو جو وہ زبان سے کہہ رہا ہے تو اب ہمارا  
اوزک رکامیہ کا اختلاف ہے ہم اسے مومن نہیں سمجھتے جب کہ وہ اسے مومن سمجھتے ہیں۔

سوال نمبر ۱۲۶: الخد ع عربی کا لفظ ہے اس کا الفوی اور اصطلاحی معنی ذکر کریں باب مفہوم  
کامیختہ کیون استعمال کیا گیا حالانکہ یہ باب جانبین کو چاہتا ہے نیز خادعوں کا مفعول  
رسول ﷺ کی بجائے اللہ تعالیٰ کو کیون بنایا گیا؟

جواب: خداع کا لغوی معنی اخفا (چھپانا) ہے اور اصطلاحی معنی یہ ہے کہ اپنے ساتھی کو اس کے خلاف وصم میں ڈالے جسے تو چھپائے ہونے ہے جو تیرے ساتھی کے نزدیک ناپسندیدہ ہے تاکہ تو اسے پھسلا دے جس میں ہے یا جس کے درپے ہے یعنی اسے اس کے اس مطلوب سے ہٹا دے جو حاصل ہو گیا ہے یا جسے حاصل کرنے کی وہ کوشش کر رہا ہے یہ بابر اگرچہ جانین کو چاہتا ہے لیکن یہاں ان کا خداع اللہ تعالیٰ کے ساتھ اپنے ظاہر پر نہیں ہے۔ (کیونکہ دھوکا اس کو دیا جاتا ہے جسے واقعہ کا علم نہ ہو جب کہ اللہ تعالیٰ پر کوئی شیخُنْفی نہیں ہے)

اللہ عزوجل کو یہ خادعون کا مفعول بنا یا گیا حالانکہ وہ لوگ رسول ﷺ کو دھوکہ دیتے تھے اس کی چند وجوہ ہیں۔

- (۱) یہاں مضاف محدود ہے تقدیر عبارت یہ ہو گی یہ خادعون رسول اللہ
- (۲) رسول اکرم ﷺ کا معاملہ اللہ تعالیٰ کا معاملہ ہے اس حیثیت سے کہ اپنے ﷺ کے خلیفہ ہیں کما قال ومن یطع الرسول فقد اطاع الله

سوال نمبر ۱۳۶: مُنَافِقِینَ کی مخادعات کی کیا صورت تھی وضاحت سے لکھیں؟

جواب: مُنَافِقِینَ کا فعل اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس طرح تھا کہ وہ ایمان تو ظاہر کرتے اور کفر کو چھپاتے تھے اور اللہ تعالیٰ کا فعل ان کے ساتھ اس طرح تھا کہ ان پر مسلمانوں کے احکام جاری فرمائے حالانکہ وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اجْبَثُ الْكُفَّارَ تھے اور یہ بطور استدراج تھا اور رسول کریم ﷺ اور مومنین کا اللہ تعالیٰ کا حکم بجا لانا مُنَافِقِینَ کے حال کو چھپا کر اور اسلام کا حکم ان پر جاری کر کے یہ مُتَخَادِعِینَ کی صورت میں ان کے فعل کی مثل ان کو بدلہ دینے کے لیے تھا۔

سوال نمبر ۱۳۷: اُو مَا يَخْدِعُونَ کو مختلف صورتوں میں پڑھا گیا ہے وضاحت کریں اور ان کا

اپنے آپ کو دھوکہ دینے کا کیا مطلب ہے؟

جواب: اس کے پڑھنے کی چند وجوہ ہیں۔

(۱) وما يخادعون پڑھا گیا ہے (باب مفہول سے)

(۲) وما يخدعون پڑھا گیا (مجرد سے)

(۳) وما يخدعون (باب تعلیل سے)

(۴) يخدعون (اصل میں يخْتَدِعُونَ از باب التَّعَالَى تَحْتَهُ كَافِتَهُ خَاءُ كُوْدَيَا گیا)  
بھر قرب فی المُخْرِجِ کی وجہ سے تاء کو دال سے بدل دیا گیا اور بھر دال کا دال میں  
ادغام کر دیا گیا۔

(۵) يخادعون ( فعل مجهول) پڑھا گیا اور نفس کا نسب نزع الخافض کی وجہ سے  
ہو گا۔

وما يخادعون کی قراءت کی صورت میں ان کا اپنے آپ کو دھوکہ دینے کا  
مطلوب یہ ہو گا کہ دھوکے کا دال انہی پر لوٹا ہے اور دھوکے کا ضرر انہی کا احاطہ کرتا ہے۔  
سوال نمبر ۱۳۸: نفس کے کہتے ہیں اور یہاں اس سے کیا مراد ہے نیز شعور کے کہتے  
ہیں اور مشاعر سے کیا مراد ہے؟

جواب: نئے کی ذات اور اس کی حقیقت کو نفس کہا جاتا ہے بھر روح کو بھی نفس کہہ دیا جاتا  
ہے (کہ زندہ کا نفس روح سے ہی ہوتا ہے) اور قلب کو بھی نفس کہا جاتا ہے کیونکہ یہ محل  
روح ہے اور خون کو بھی روح کہا جاتا ہے اس لیے کہ خون کا قوام روح سے ہوتا ہے اور ائے  
کو بھی نفس کہا جاتا ہے اور یہاں نفس سے مراد ان کی ذات ہے اور یہ بھی احتمال ہے کہ ان کی  
ازواج اور آراء پر محظوظ کیا جائے۔

شعور احساس کو کہتے ہیں اور مشاعر سے انسان کے خواص مراد ہیں۔

سوال نمبر ۹۳: مرض کا حقیقی اور مجازی معنی ذکر کریں اور منافقین کے مرض بڑھنے سے کیا مراودہ ہے اور اس کی کیا صورت ہے؟

جواب: مرض کا حقیقی معنی یہ ہے کہ مرض وہ ہے جو بدن کو عارض ہو کر اسے اس احتمال سے خارج کر دے جو بدن کے ساتھ خاص ہے اور بدن کے افعال میں خلل واقع کر دے اور مرض کا مجازی معنی یہ ہے کہ ان اعراض نفسانیہ کو مرض کہہ دیا جاتا ہے جو نفس کے کمال میں خل ہوں جس طرح کہ جہل، براعقیدہ، جسد کی نیکی، بغض اور گناہوں کی محبت وغیرہ۔

منافقین کے مرض بڑھنے سے مراودہ یہ ہے کہ ان کی حکومت ان سے چھوٹ گئی اس سے ان کے دلوں کو تکلیف ہوئی تھی اور نبی کریم ﷺ کے معاملے کی پچھلی اور آپ کی شان کا دن بدن بڑھتا وغیرہ اُنکے دلوں کو انتہائی تکلیف دیتا تھا پھر اللہ تعالیٰ نے اس مرض کو اس طرح بڑھایا کہ اُنکے دلوں پر مہر لگا دی یا ان کو تکلیف زیادہ دیں اور بار بار وحی کو نازل کرنا اور مدد و درد کرنا یہ تمام باتیں ان کے مرض بڑھنے کی وجہ تھیں۔

مرض سے یہ بھی مراودہ ہو سکتا ہے کہ جب مسلمانوں کی شوکت کا منافقین نے مشاہدہ کیا تو ان کے دلوں میں بزدیلی اور ڈر واصل ہو گیا اور مرض کی زیادتی سے مراودہ کو بڑھانا ہے اس سبب سے کہ دشمن کے خلاف رسول اللہ ﷺ کی مدد کو بڑھایا اور بلا دشمن وسعت عطا فرمائی۔

سوال نمبر ۹۴: قرآن کریم میں کہیں اس بڑھنے کو قرآنی سورہ کی طرف اور کہیں اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کیا گیا ہے اس فرق کی کیا وجہ ہے؟

جواب: اللہ تعالیٰ کی طرف اس کی اسناد کی وجہ یہ ہے کہ وہ اس فعل کا مسبب ہے اور سورہ کی طرف اس کی اسناد اہل حیثیت سے ہے کہ وہ سبب ہے اس فعل کا (جیسے فرزاد تھم رجسما)

سوال نمبر ۱۳۱: عذاب الیم سے کیا مراد ہے اور عذاب کو الیم کے ساتھ موصوف کیوں کیا گیا نیز یہ کذبون کی مختلف قراءتیں ذکر کرتے ہوئے ان کے توازن سے یہاں پیدا ہونے والے معانی معین کریں؟

جواب: عذاب الیم سے عذاب مؤلم (درد میں ڈالنے والا) مراد ہے اور عذاب کی الیم کے ساتھ صفت لاتا مبالغہ کے طور پر ہے امام عاصم، ہمزة اور کسائی نے اسے یہ کذبون (مجرد ہے) پڑھا اور باقیوں نے یہ کذبون (باب تفعیل سے) پڑھا پہلی صورت میں معنی یہ ہوا کہ ان کے کذب کے سبب (ماحدر یہ ہو گا) یا ان کے کذب کے بدلتے ان کو جذاء دیتے ہوئے (اور ان کا کذب ان کا قول امنا تھا) اور یہ کذبون کی قراءت کی صورت میں معنی یہ ہوا کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی تکذیب کرتے ہیں اپنے دلوں سے جب وہ اپنے شیطانوں کے پاس الگ ہوتے ہیں۔ یا یہ کذبون کذب جو کہ مبالغہ یا تکثیر کے لیے ہے سے ماخوذ ہے۔ یا یہ کذب الوحشی سے ماخوذ ہے جب کہا جاتا ہے جب وحشی جانور کسی راستے پر چلے اور کھڑا ہوتا کہ اپنے چیچپے دیکھے تو منافق بھی چونکہ تحریر و متعدد ہوتا ہے اس لیے یہ کذبون کی اس اور منافقین کی طرف ہے۔

سوال نمبر ۱۳۲: کذب کے کہتے ہیں، اس کا شرعی حکم کیا ہے نیز حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں حدیث میں آتا ہے کہ کذب ثلث کذبات آپ اس بات کو واضح کریں کہ اللہ تعالیٰ کے نبی کی طرف کذب کی نسبت کیسے صحیح ہو گی؟

جواب: خلاف واقع خبر دینا کذب کہلاتا ہے شرعاً یہ حرام ہے۔ حدیث پاک میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف کذب کی نسبت بجاز آئے حقیقت میں وہ کذب نہیں ہے ہاں صورت میں کذب کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے اسے کذب فرمایا گیا۔ بلکہ حقیقت میں وہ تعریف ہے اور تعریف سے مراد یہ ہے کہ کلام سے ایک جانب اشارہ کیا جائے لیکن اس

سے غرض دوسری جانب کی ہو۔

سوال نمبر ۲۲: اتو اذا قيل لهم لا تفسدوا اقى الارض یہاں ہم ضمیر کا مردح کون لوگ ہیں اور حضرت سلیمان فارسی رضی اللہ عنہ نے جو کچھ فرمایا اس کی وضاحت کیا ہے؟  
جواب: ہم ضمیر کا مردح منافقین ہیں جو کہ مُنْ کے فہرست میں ہیں۔

حضرت سلیمان فارسی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اس آیت کے الٰلِ ابھی تک نہیں آئے تو اس کی وضاحت یہ ہے کہ اس سے مراد یہ ہو سکتی ہے کہ اس کے الٰلِ فقط وہی منافقین نہیں بلکہ ان کے بعد بھی ایسے لوگ آئیں گے جو ان منافقین کی حالت پر ہوں گے یعنی منافقین ختم وفات نہیں ہوئے بلکہ ابھی آئیں گے اور یہ تاویل اس لیے کی گئی کہ اس آیت کا اتصال ماقول کے ساتھ اس ضمیر کے ذریعے ہے جو اس میں ہے اور وہ فہم ہے۔

سوال نمبر ۲۳: فساد کا مفہوم کیا ہے ان لوگوں کے فساد کی کیا صورت تھی اور قیل کا قائل کون ہے؟

جواب: فساد کہتے ہیں شے کا اعتدال سے نکل جانا اس کی خدا مصالح ہے اور فساد ہر ضرر دینے والی شے کو اور صلاح ہر نفع دینے والی شے کو شامل ہے منافقین نے فساد کی یہ صورت تھی کہ وہ مسلمانوں کو دھوکہ دے کر اور نگار کے ساتھ دوستی کر کے مسلمانوں کے زار کو ظاہر کر کے جنگوں اور فتوؤں کو برائیخنہ کرتے تھے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ بات زمین میں فساد کو مستلزم ہے نیز ان کا فساد یہ بھی تھا کہ وہ معاصی کو ظاہر کرتے اور دین متنیں کی تو ہیں کرتے تھے (کیونکہ شرائع میں خلل اندازی اور واجب سے اعراض ہرچیز پیدا کرتا ہے) قیل کا قائل یا تو اللہ تعالیٰ ہے یا رسول اللہ ﷺ یا بعض مومنین ہیں۔

سوال نمبر ۲۴: انما نحن مصلحون میں کہہ حضرانے کی کیا وجہ ہے؟  
جواب: منافقین یہ کہتے تھے کہ لا تفسدوا ایسے ہمیں خطاب کرنا درست نہیں اس لیے کہ

ہمارا کام تو صرف اصلاح کرنا ہے اور ہماری حالت تو فساد کے شانے سے بھی پاک ہے اور آیت کریمہ میں انہما کلمہ حصر لا کر اسی بات کی طرف اشارہ فرمایا گیا کیونکہ انہما جس پر داخل ہو تو اس کے مابعد پر محصور ہونے کا فائدہ دیتا ہے جیسے انہما زید منطلق زید صرف چلنے والا ہے تو انہما نے زید کو انطلق پر محصور کر دیا۔

سوال نمبر ۱۳۶: الا انہم هم المفسدون کے بارے میں مفسر علیہ الرحمہ نے فرمایا کہ یہ انکار رد المیغ ہے اس کی وضاحت میں انہوں نے چوپکھہ بیان فرمایا اسے واضح انداز میں ذکر کریں؟

جواب: اس کے رد المیغ ہونے کی چند وجوہ ہیں۔

(۱) الا انہم هم المفسدون کو بطور جملہ مستانہ لایا گیا کیونکہ یہ جملہ حکم کوڈ ہن میں مضبوطی سے بخادیتا ہے۔

(۲) اس جملہ مستانہ کو کلمہ الا سے شروع کیا گیا اور الا چونکہ ہمزة انکار اور حرف نفی سے مرکب ہے لہذا ایسے اپنے مابعد کے تحقیق کا فائدہ دیتا ہے کیونکہ نفی کا انکار اشبات کو پا کرتا ہے۔

جس طرح کہ ایس ذلک بیقادر میں ہمزة انکار لیس (نفی) پر داخل ہے لہذا اس نے قدرت کی تحقیق و تقریر کا فائدہ دیا۔ اور چونکہ اس کا مابعد تحقیق کا فائدہ دیتا ہے اس لیے اس کا مابعد عموماً جواب قسم ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۱۳۷: اذ اقیل لهم امنوا كمفسر نصیحت اور ارشاد کی تمجیل قرار دیا اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: اس کی وضاحت یہ ہے کہ نفس ایمان اگرچہ تقدیق قلبی کا نام ہے لیکن ایمان کا کمال

دواڑوں سے ہوتا ہے۔

(۱) مالا یعنی (افساد) سے خالی رہنا۔

(۲) ہاشمی (لوگوں) (صحابہ کرام) کے ایمان جیسا ایمان لانا) سے مزین ہونا اور صحبت ان دونوں میں سے فقط ایک کے ساتھ تمام و کامل نہیں ہوتی۔ اس لیے پہلے لا تفسدوا فرمایا گیا اب امنوا فرمایا گیا۔

سوال نمبر ۱۳۸: کما امن الناس ترکیب میں کس حیز میں ہے۔ ما کون ہے اور الناس پر الفلام کی کیا حیثیت ہے۔ اگر اسے اسم جس قرار دیا جائے تو اس کا استعمال کیسے ہو گا اور عہد کا قرار دیا جائے تو کون لوگ مراد ہوں گے۔ یہ بھی بتائیں کہ اس آیت کی روشنی میں زندیق کی توبہ قبول ہوتے اور اقرار بالسان کو ایمان قرار دینے کے حوالے سے کیا حکم ہو گا؟

جواب: کما امن الناس مصدریت کی بناء پر حیز نصب میں ہے اور ما مصدریہ ہے یا کافی عن العمل ہے جس طرح کہ رہما میں۔ اور الناس میں الفلام جس کا ہے اور اس سے مراد انسانیت میں کامل لوگ اور عقل کے مطابق عمل کرنے والے لوگ ہیں۔

یا الناس پرلام عہد کا ہو گا اور اس سے مراد بول اکرم ﷺ اور آپ کے ساتھی ہوں گے یا ان کے ہم جسیں جیسے حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ اور آپ کے ساتھی مراد ہوں گے۔

زندیق (کفر کو چھپانے والا اور اس پر اصرار کرنے والا اور ایمان کو ڈر کی وجہ سے ظاہر کرنے والا ہے) کی توبہ قبول ہوتی ہے (وجہ استدلال اس طرح ہے کہ منافقین زنداقہ میں سے ہیں اور انہیں ایمان کا حکم دیا گیا امنوا کما الایہ تو مناسب ہے کہ ان کی توبہ قبول ہو اور ان کی توبہ قبول ہے تو زنداقہ کی توبہ بھی مقبول ہو گی)

اور اس آیت سے اس پر بھی استدلال کیا جاتا ہے کہ ایسا ایمان اقرار بالسان کا

ہم ہے چاہے اخلاص سے مفترن ہو یا نہ ہو۔ (وہ استدلال یہ ہے کہ امنوں کو کامن الناس کے ساتھ مقید کیا گیا۔ اور معنی یہ ہے کہ ایمان لا جو اخلاص سے ملا ہو اور نفاق سے درہوا ب اگر فقط شمارتین کا اقرار ایمان نہ ہوتا تو مسکی ایمان بغیر اخلاص کے حاصل نہ ہوتا اور کامن الناس مجرد و متدرک (یعنی جس کی ضرورت نہیں پہلے سے معلوم ہے) ہوتا یونکہ امنوں سے جس ایمان کا حکم دیا گیا وہ تصدیق مسح الاعلام ہے لہذا کما امن الناس کی ضرورت نہ ہوئی)

سوال نمبر ۱۳۹: قالوا أَنَّمِنَ الْأَيَّةَ مِنْ هَمْزَةِ كَيْا حَشِيتْ ہے اور السفهاء کا الف لام کہنا ہے نیز صحابہ کرام کے لیے اس لفظ کو منافقین نے کس بنیاد پر استعمال کیا ہے؟  
جواب: اس میں همزة انکار کے لیے ہے (یعنی ہم ایمان نہیں لائیں گے) اور السفهاء کا الف لام عہد کا ہوگا اور ان سے اشارہ الناس (جو کہ کما امن الناس میں ہے) کی طرف ہوگا۔ یا الام جنس کا ہوگا اور ان کے اعتقاد کے مطابق تمام صحابہ کرام اس میں داخل ہوں گے۔

منافقین نے اس لفظ کو صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے لیے اس بنیاد پر استعمال کیا کہ منافقین ان کی رائے کو فاسد سمجھتے تھے یا ان کی شان کی تحریر کرنے کے لیے یہ لفظ استعمال کیا یونکہ اکثر مومنین فقراء تھے۔ اور ان میں سے غلام بھی تھے۔ اور اگر الناس سے مراد حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ اور آپ کے ہم مثل ہوں تو پھر اس لفظ کے استعمال کی وجہ ان پر تھتی کرتا اور ان کی پروانہ کرتا ہے جو ان میں سے ایمان لائے۔

سوال نمبر ۱۴۰: الا انہم هم السفهاء کو ان کی تجھیل میں مبالغہ قرار دیا گیا آپ یہ بتائیں کہ کس بنیاد پر یہ مبالغہ لتجھیل قرار پاتا ہے؟

جواب: سوال نمبر ۱۳۶ کے جواب میں الا اور ان سے مبالغہ کی وجہ مفضل بیان کر دی گئی

بھی وہاں ملاحظہ فرمائیں لیکن یہاں ولکن لا یعلمون بھی ہے تو اس میں مبالغہ  
لتحمیل اس طرح ہو گا کہ وہ جاہل ہے اپنی جہالت کا بھی علم نہ ہو تو یہ اس جاہل سے زیادہ  
جاہل ہے جو اپنی جہالت کا مترف ہے۔

سوال نمبر ۱۵۱: وَإِذَا قَوَى الَّذِينَ امْنَوْا بِظَاهِرٍ كُمْرَارٍ مَعْلُومٍ ہوتا ہے کیونکہ وَمِنَ النَّاسِ  
مَنْ يَقُولُ أَمْنَا پَلَيْ فَرِمَادِيَا کیا واقعی یہ بکار ہے اگر نہیں تو اس کی اوضاحت کریں؟  
جواب: حقیقتاً اس میں بکار نہیں ہے کیونکہ یہاں سے منافقین کا موشن اور کفار کے رامی  
معاملہ بیان کیا جا رہا ہے جب کہ وَمِنَ النَّاسِ الْآيَةُ میں ان کے مذہب کا بیان اور ان  
کے نفاق کی تہبید ہے۔

سوال نمبر ۱۵۲: اس آپت کریمہ کے شانِ نزول میں امام بیضاوی رحمہ اللہ نے جو واقعہ نقل کیا  
ہے اسے تحریر کریں؟

جواب: ابن ابی اور اس کے ساتھی ایک جگہ بیٹھے ہوئے تھے کہ اچانک صحابہ کرام کی ایک  
جماعت کا ان کے سامنے لے گز رہا تو ابن ابی اپنے ساتھیوں سے کہنے لگا کہ دیکھو میں ان  
بے وقوف کو تم سے کیسے پھیرتا ہوں اس نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور  
کہنے لگا کہ صدیق بن حبیب کے بزردار شیخ الاسلام ثانی رسول اللہ ﷺ فی الغار اپنے جان دمال کو  
رسول ﷺ کے لیے خرچ کرنے والے کو خوش آمدید ہو۔ پھر اس نے حضرت عمر فاروق  
رضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور کہا بیانی عدی کے سردار کو خوش آمدید ہو جو کہ فاروق یہی قوی ہیں دیکھا  
میں اور اپنے مال و جان کو رسول ﷺ کے لیے خرچ کرنے والے ہیں پھر اس نے  
حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور کہا خوش آمدید اے رسول ﷺ کے پیچا زاد بھائی  
اور آپ کے داماد رسول ﷺ کے علاوہ باتی تمام بنو ہاشم کے سردار تو اس پر یہ آئیہ کریمہ  
تازل ہوئی۔

سوال نمبر ۱۵۳: و اذا خلوا السٰ شيطانوْنِم اس آہت کے حوالے سے بتائیے  
خلوا سے متعلق مفسر نے کیا تحقیق بیان کی ہے؟

جواب: خلوا، خلوت بفلان واللہ سے ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب تو اس کے ساتھ اکیلا ہو یا یہ خلامنک دم سے ہے جس کا معنی ہے وہ مدت تجھ سے تجاوز کر گئی اور اسی سے قرون خالیہ گزری ہوئی اتنیں ہیں۔ یا یہ خلوت بھے ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب تو اس کے ساتھ محری کرے (اور یہ السٰ کے ساتھ متعاری ہے انہاء کے معنی کی تفصیل کے ساتھ)

سوال: منافقین کو شیاطین کیوں کہا گیا نیز لفظ شیطان کے مادہ اختراق کے بارے میں کیا بات فرمائی گئی۔

جواب: شنف طہین سے مراد وہ لوگ ہیں جو سرکشی میں شیطان کے مشابہ ہیں اور وہ کفر کو مانیزہ کرنے والے ہیں یا بڑے بڑے منافق ہیں اور ان کے لیے لفظ شنف طہین بطور استعارہ تصریحیہ استعمال کیا گیا۔

امام سیوطیہ نے شیطان کے نون کا اصلی قرار دیا اس صورت میں یہ شیطان سے ہو گا یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی دور ہو جائے تو شیطان بھی حدایت سے دور ہوتا ہے اور اس مذہب کی گواہی ہر یوں کا قول تشبیط نہ دیتا ہے اور دوسرے مذہب کے مطابق اس کا نون زائد ہو گا اس صورت میں شفاط سے مشق ہو گا یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی بھل ہو جائے اور شیطان کے اسماء میں سے ایک نام بھل بھی ہے۔

سوال نمبر ۱۵۴: قالوا انا معكم میں معیت سے کیا مراد ہے نیز مونوں کو جملہ فعلیہ افشا اور شیاطین کو جملہ اسیہ انا معکم کے ساتھ خطاب کیوں کیا گیا اس امتیاز کی وجہ کیا ہے؟

جواب: یہاں معیت سے جسمانی معیت مراویں بلکہ دین اور اعتقاد میں معیت (غواہی) مراوی ہے مبالغین نے مومنین سے جملہ فعلیہ اور کافرین سے جملہ اسمیہ کے ساتھ خطاب کیا اس لیے کہ مومنین کے ساتھ خطاب میں انہوں نے اپنے ایمان کے احادیث (نیایہد اہرہ) کا دعویٰ کیا اور فعل خدوث پر دلالت کرتا ہے اس لیے جملہ فعلیہ لائے اور شیاطین سے خطاب میں انہوں نے اپنی سابقہ حالت (کفر) پر ثابت قدی کا دعویٰ کیا اس لیے جملہ اسمیہ استعمال کیا جو کہ ثبات پر دلالت کرتا ہے نیز جب مومنین سے خطاب کیا تو اس وقت عقیدہ اور صدق رغبت میں سے کوئی بھی اسکی چیز نہیں تھی جو ان کو تاکید لانے پر ابھاری تھی مومنین سے انہیں توقع نہ تھی کہ وہ ہمارے ایمان کے کمال کا دعویٰ مان لیں گے بخلاف کفار کے کہ وہاں باعث بھی تھا اور توقع بھی۔

سوال نمبر ۱۵۵: انما نحن مستہزون کو مفسر علیہ الرحمۃ نے تاکید یا بدل قرار دیا ہے اس کی وضاحت کیجئے اور لفظ استہزاء کی لغوی تحقیق بھی پیش کریں؟

جواب: ماقبل کی تاکید تو اس لیے قرار دیا کہ ماقبل یہ تھا کہ (اے کافرو!) ہم تمہارے ساتھ ہیں اور یہاں انہوں نے کہا ہم استہزاء کرنے والے ہیں تو جو کسی سے استہزاء کرے اور اسے پلاکا سمجھتا ہو تو وہ اس کے خلاف پر مصروف ہوتا ہے لہذا یہاں بھی وہ ایمان کے خلاف یعنی کفر پر مصروف ہیں۔

یا یہ ماقبل سے بدل ہے کیونکہ جس نے اسلام کی تحریر کی اس نے کفر کی تعلیم کی اور ماقبل انا معمکم ہے تو انما نحن مستہزون اس سے بدل ہو جائے گا۔

استہزاء سحر یہ مذاق کرنا اور اتحفاف (تحیر کھانا) کو کہا جاتا ہے مزائت و استہزائیت دونوں ایک ہی معنی میں بولے جاتے ہیں اور اس کا اصل (لغت میں) ثفت ہے اور یہ ہزا نے مشتق ہے اور یہ قتل سریع کو کہا جاتا ہے جس طرح کہ ہزا افلان کہا جاتا

ہے جب کہ کوئی اپنی چکرہ سرجائے اور ناقہ متهز آپہ کہا جاتا ہے جب وہ اسے تیز لیکر چلے اور اسے بلکا محبوس کرے۔

سوال نمبر ۱۵۶: جب استہزا کا معنی مذاق کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے اپنے لیے یہ لفظ کیوں ذکر کیا حالانکہ وہ اس سے پاک ہے صاحب کتاب نے اس سلسلے میں کیا فرمایا؟

جواب: اللہ یستہزئ بھئم کا معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کو ان کے استہزا کا بدلہ دے گا اب استہزا کی جزا کو استہزا کا ذمہ دیا گیا۔ جس طرح کہ سیئہ کی جزا کو سیئہ کہہ دیا جاتا ہے یا تو لفظ کے ساتھ مقابلے کی وجہ سے یا یہ کہ مقدار میں استہزا اور اس کا بدلہ مساوی ہیں یا یہ کہ استہزا کا بدل چونکہ انہی پر لوٹے گایا لوٹتا ہے اس لیے یستہزئ فرمایا گیا۔ یا یہ کہ حکارت اور ذلت جو کہ استہزا کو لازم ہے ان پر تازل ہوتی ہے اور استہزا سے غرض بھی ذلیل و تیر بھٹتا ہوتی ہے یا یہ کہ اللہ تعالیٰ حقیقتاً استہزا تو نہیں فرماتا لیکن مستہزئ والا مظلوم ان سے فرماتا ہے دنیا میں مسلمانوں کے احکام ان پر جاری فرمائے اور آخرت میں یہ کہ جنت کی طرف ان کے لیے ایک دروازہ کھول دے گا جب وہ اس کی طرف دوڑیں گے تو اچانک وہ دروازہ ان پر پندرہ فرمادے گا۔

سوال نمبر ۱۵۷: اللہ یستہزئ بھئم کو جملہ معطوفہ کی بجائے جملہ متنافہ لانے میں کیا حکمت ہے غیر فعل مضارع کیوں لایا گیا حالانکہ اسم فاعل کا صیغہ گذشتہ عبارت کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے؟

جواب: اسے جملہ متنافہ لانے میں یہ حکمت ہے کہ اس بات پر یہ جملہ دلالت کرنے کہ اللہ تعالیٰ خود ان کو ان کے استہزا کا بدلہ دے گا (میونوں کو اس کی ضرورت نہیں) نیز ان کا استہزا اس کے مقابلے میں کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتا جو اللہ تعالیٰ ان سے معاملہ فرمائے گا۔ اور اسم فاعل کی جگہ فعل مضارع استعمال کرنے میں یہ حکمت ہے (حالانکہ مقام

اسم فاعل کا تھا ضار کرتا تھا کیونکہ منافقین نے بھی اسم فاعل کا صیغہ استعمال کیا) کہ فعل میں تجدید اور حدوث ہوتا ہے اب استہزا ام کا بدلہ بھی وقت فتو فتا یہدا ہوتا رہے گا اور اس میں تجدید ام رہے گا اور اللہ تعالیٰ کی مزاج میں اسی طرح ہوتی ہیں۔

سوال نمبر ۱۵۸: یہ مدمم کی لغوی معنی ذکر کرنے کے بعد بتائیں کہ یہاں اس کا کون سی معنی مراد ہے؟

جواب: یہ مد مد الجيش و امده سے ماخوذ ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب وہ لکھ کر کو زیادہ کرے اور قوت دے اور اسی سے مددت السراج والارض ہے جب ان کی اصلاح کی تسلی اور سیماد (گور) سے اور یہ مد مد فی العمر سے ماخوذ نہیں کیونکہ یہ لام سے متحد ہوتا ہے اور یہاں پہلا معنی (اضافہ قوت) برادر ہے

سوال نمبر ۱۵۹: اس آیت کے حوالے سے معززہ کا نقطہ نظر بتائیں میں نیز طغیان کا لغوی معنی کیا ہے اور یہاں کیا مراد ہے؟

جواب: چونکہ معززہ کے نزدیک کلام کو ظاہر پر رکھنا سعید رہو گیا تو انہوں نے کہا کہ جب اللہ تعالیٰ نے منافقین سے اپنی صہریانیاں روک لیں جو وہ مومنین کو عطا فرماتا ہے اور ان کے کفر ناصر اور اپنے آپ پر توفیق کا راستہ روکنے کے سبب ان کو رسوا فرمادیا تو اس سبب سے ان کے دلوں میں زنگ اور اندر ہی رازیادہ ہو گیا اور مومنوں کے دلوں میں افسوس اور نور بڑھ گیا۔

یا یہ کہ اللہ تعالیٰ نے شیطان کو ان کے اخوااء (گراہ کرنے) پر قدرت دی تو شیطان نے ان کی سرکشی کو بڑھایا ہاں اس فعل کی اسناد اللہ تعالیٰ کی طرف مجازاً کر دی گئی اسناد لفعل الی المسبب کے ساتھ (فعل کی مسبب کی طرف نسبت کر دیا) اور طغیان کی ان کی طرف نسبت کی گئی تاکہ یہ وہم نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ کی طرف اسناد حقیقت ہے طغیان کا معنی یہ ہے کہ سرکشی اور غلوتی الکفر میں حد ہے بڑھ جانا اور اصل (لغت) میں بُشے کا اپنے مکان

بے چادر کر جانے کو کہتے ہیں اور یہاں پہلے بیان کردہ معنی (کفر میں غلوکرنے اور سرکشی میں  
مد سے بڑھ جانا) مراد ہے۔

سوال نمبر ۱۶۰: گمراہی خریدنے سے کیا مراد ہے نیز اشتراہ کا مفہوم بیان کرنے ہوئے اس  
مقام پر اس کے اطلاق کی وجہ تکمیل؟

جواب: گمراہی خریدنے سے مراد یہ ہے کہ منافقین نے گمراہی کو ہدایت پر اختیار کیا اور  
ہدایت کے بد لے گمراہی مول لی۔

لغت میں اشتراہ اس کو کہتے ہیں کہ شن کو خرچ کرنا تاکہ اعیان میں سے جو شے  
مطلوب ہے اسے حاصل کیا جائے۔ لیکن یہاں بطور استعارہ اس کا استعمال ہوا ہے اس جیز  
سے اعراض کرنے کے لیے جو اس کے قبیلے میں ہوا اور اس کے بد لے وہ دوسری چیز کو حاصل  
کرنے والا ہو چاہے وہ شے معانی میں سے ہو یا اعیان میں سے پھر لفظ اشتراہ میں  
وہ سمعت پیدا کی جئی لہذا یہ استعمال ہوا شے سے اعراض کرنے میں اسکے غیر میں طمع کرتے  
ہوئے اور یہاں معنی یہ ہو گا کہ انہوں نے اس ہدایت کو چھوڑ دیا جس کو اللہ تعالیٰ نے ان کے  
لیے فطرت بنا یا وہ فطرت جس پر اللہ تعالیٰ نے ان کو پیدا فرمایا۔ اس حال میں کوہ گمراہی کو  
حاصل کرنے والے شخص ہو گمراہی جس کی طرف وہ گئے یا انہوں نے گمراہی کو اختیار کیا اور  
ہدایت کی بجائے اسے پسند کیا۔

سوال نمبر ۱۶۱: فمار بخت تجارتهم کو استعارہ ترجیحیہ قرار دیا اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: سب سے پہلے استعارہ ترجیحیہ کی وضاحت کی جاتی ہے کہ یہ وہ استعارہ ہے جس  
میں ایسی صفت یا ایسی نوع کا کلام لایا جائے۔ جو مستعار منہ (معنی حقیقی لفظ اشتراہ کا) کے  
مناسب ہو۔

اب فمار بخت تجارتهم میں استعارہ ترجیحیہ اس طرح بنے گا کہ پہلے ان

لے حاصلہ (استبدال الحلاۃ بالہدی) میں اشراء کا استعمال کیا گیا اب یہ (فہریت تجارتہم) کا استعمال اور استعارہ لایا گیا جو اشراء حقیقی کے مطابق و مناسب ہے سوال نمبر ۱۶۲: ریبع کے کہتے ہیں تجارت کی طرف اس کی نسبت کیسے صحیح ہو گی اور اسے ہدایت یافتہ ہونے کا کیا مطلب ہے؟

جواب ریبع، رأس المال پر زیادتی کو نہیں ہیں۔

ریبع کی نسبت تجارت کی طرف کی گئی (حالانکہ نفع و ریبع تاجر وں کو ہوتا ہے) اس میں گنجائش و اتساع پیدا کر کے اس لیے کہ تجارت صاحب تجارت سے ملی ہوتی ہے کہ تجارت فعل ہے تاجر کا اور فعل کا فاعل کے ساتھ اتصال ہوتا ہے لہذا مجاز ارٹ کی نسبت تجارت کی طرف کردی گئی یا تجارت کی تاجر کے ساتھ مشابہت ہونے کی وجہ سے اس حیثیت سے کہ تجارت نفع و نقصان کا سبب ہے۔

یہاں ان کے ہدایت یافتہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ تجارت کے طریقوں سے واقف نہ ہتھے۔ کیونکہ تجارت سے مقصود رأس المال کی سلامتی اور مزید نفع ہوتا ہے جب کہ یہ لوگ دونوں کو ضائع کر بیٹھے کیونکہ انکاراً اس المال فطرہ سلیمانیہ اور عقل تھی جب انہوں نے ان مگر ایوں کا اعتقدار کھاتو ان کی استعداد عقل ضائع ہو گئی لہذا ان کا رأس المال باقی نہ رہا جس سے وہ کمال و مرتبہ یعنی نفع حاصل کرتے۔

سوال نمبر ۱۶۳: مثہم کمثیل الذی استوقد میں منافقین کے حالات کو ضرب المثل کے ذریعے بیان کرنے کی کیا وجہ ہے اور ضرب المثل کا کونا مقام ہوتا ہے اس سلسلے میں مفسر کی تقریر اپنے الفاظ میں بیان کریں؟

جواب: منافقین کے حالات کو ضرب المثل سے بیان کرنے کی وجہ یہ ہے کہ ضرب المثل سے بات زیادہ واضح اور پختہ ہوتی ہے کیونکہ یہ دل میں زیادہ اترتی ہے اور بخت دشمن کو چپ کرنا

دینی ہے اور مختل (خیال) کو محقق (حقیقت) اور مغقول کو محسوس کر دکھاتی ہے۔

شرب المثل و پاہ ہوتی ہے جہاں غرابت (غیر مانویت) ہو لیکن پھر بطور استعارہ استعمال ہونے لگی ہر اس حالت قصہ یا صفت کے لیے جس کی شان بلند ہو اور جس میں غرابت (غیر مانویت) ہو۔

سوال نمبر ۲۲: اگر نو دھم میں ضمیر مجرو رکا مرجع منافقین ہوں تو اس موصول واحد مذکور کیے صحیح ہوگا۔ نیز یہ بتائیے کہ اگر الذی کو الذین کے معنی میں لیں تو کیا القائم کو القائمین کی جگہ لاسکتے ہیں؟ اگر نہیں تو کیوں؟

جواب: یہاں اس موصول الذی، الذین کے معنی میں ہے نیز یہ اسم تمام نہیں کیونکہ اپنے صلے سے مل کر مبتداء وغیرہ بتا ہے۔ بلکہ اسکی جز کی طرح ہے تو اس کا حق ہی یہ ہے کہ اس کی جمع نہ لائی جائے اور واحد اور جمع اس میں برابر ہوں تیربی وجہ یہ ہے کہ الذی اپنے صلے سے مل کر طویل ہو جاتا ہے اس لیے اس میں تخفیف کی گئی اور الذی لایا گیا۔ یا اس سے مقصود (المستوقدین) کی جنس ہے یا الفوج الذی استوقد لہذا اس اعتبار سے جمع کی ضمیر اس کی طرف راجع ہو سکتی ہے۔

القائم کو القائمون کی جگہ نہیں لاسکتے اس لیے کہ الذی تو وصف مقصود نہیں وہ جملہ مقصود ہوتا ہے جو الذی کا صلہ ہے اس لیے الذین کی جگہ الذی لاسکتے ہیں بخلاف القائم کے کہی وصف سے مقصود ہے لہذا القائمون کی جگہ القائم نہیں لاسکتے ہیں۔

سوال نمبر ۲۵: استیقاد اور تاریکے حوالے سے مصنف نے کیا وضاحت کی ہے؟

جواب: استیقاد طلب الوقود والسعی فی تحصیله (وقود ایندھن کو طلب کرنا اور اسکے حصول میں کوشش کرنا) کو کہتے ہیں وقود آگ کے بلند ہونے اور اس کے

شعلوں کے مرتفعہ ہونے کو کہتے ہیں اور نار نار یعنوں نواداً سے مشتمل ہے نار اب کہا جاتا ہے جب کوئی بھاگ جائے کیونکہ بھاگنے میں حرکت و اضطراب ہوتا ہے۔ اور آگ میں بھی حرکت و اضطراب ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۱۶۶: اضلاع کی اسناد الف نار کی طرف ہے یا ماسا کی طرف ہے  
مئیت کا صیغہ کیسے درست ہو گا؟

جواب: اگر اضلاع کو متعددی مانا جائے تو اضلاع کی اسناد الف نار کی طرف ہو گی اور اگر اسے متعددی نہ مانا جائے تو اس کی اسناد ماسا کی طرف ہو گی اور اس کی تائیث اس وجہ سے ہے کہ ما حولہ اشیاء کی شرہ اور اماکن متعددہ ہیں اور جمیع کی طرف تباہ میں جماعت و اہمیت مئیت کی ضمیر راجح کرنا جائز ہے۔ لہذا اضلاع کی اسناد ماسا کی طرف درست ہے۔

سوال نمبر ۱۶۷: ذہب اللہ بنورہم کیا واقع ہو رہا ہے۔ مصنف کی تقریر و صاحبت  
ذکر کریں اور یہ بھی بتائیں کہ ذہب کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کن وجوہ سے کی گئی؟

جواب: یہ لمحہ کا جواب واقع ہو رہا ہے یا یہ تجملہ تمثیل سے بدل واقع ہو رہا ہے اور ہم ضمیم کا مرجع الذی ہے اس کو معنی پر محول کرتے ہوئے اور چونکہ اس کا معنی جمیع کا ہے لہذا جمیع کی ضمیر الذی کی طرف راجح کرنا درست ہے۔ اور چونکہ یہاں حمل علی المعنی ہے اس لیے بنورہم فرمایا گیا بنا رہم نہیں فرمایا گیا (حالانکہ مقام یہی چاہتا تھا) اس لیے کہ نار کے روشن کرنے سے مقصود نور (روشنی) ہی ہے۔

ذہاب کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اس لیے کی گئی کہ ہر شے اس کے فعل سے ہے یا یہ کہ اطفاء (آگ کا بھٹنا) امر غنی یا امر آسانی سے ہو جیسے ہوایا بارش وغیرہ سے اس کا بھٹنا پھر اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کر دی گئی سبب کے نامعلوم ہونے کی وجہ سے یا مبالغہ کے طور پر کیونکہ کوئی جتنا زیادہ طاقتور ہو گا اس کے فعل کا اثر بھی اتنا ہی قوی ہو گا۔

سوال نمبر ۱۷۸: ظلمات کو جمع لانے میں کیا حکمت ہے نیز اس آیت میں مذاقین کے سلسلے میں جو مثال دی گئی اس کی توضیح مطلوب ہے یہ بھی تائیں کر علیکم کو علیکم کرنے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: ظلمات کو جمع لانے میں یہ حکمت ہے کہ مذاقین کی کوئی علیکمیں ہیں مثلاً کفری علیکم، نفاق کی علیکم، یوم جزا کی علیکم، مگر ایسی کی علیکم اللہ تعالیٰ کی نار، مسکی کی علیکم، داعی عذاب کی علیکم، یا ظلمت شدیدہ مراد ہے اور وہ اتنی شدید ہے کہ گویا کوئی علیکمیں عاجز ہے۔

آیت میں بیان کردہ مثال کی توضیح یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس شخص کے لیے مثال بیان فرمائی جس کو بدایت کی ایک حتم عطا فرمائی تو اس نے اس کو مصالح کر دیا اور اس کے ذریعے داعی نعمتوں تک نہیں پہنچا لہذا وہ حیران اور حضرت کرنے والا باقی رہ گیا انور چلنا آیت جس بات کو شامل ہے یہ اس کی توضیح و تصریح کرتی ہے اور اس کے عموم میں یہ مذاقین بھی داخل ہوں گے کیونکہ ان کی زبانوں نے جو حق بات کہی تھیوں نے کفر کو دل میں چھپا کر اسے صالح کر دیا۔ نیز اپنے شیطانوں کے پاس جا کر کفر کو ظاہر کر کے اسے صالح کر دیا۔ اور یہاں حضرات کی مثال ہے جنہوں نے مگر ایسی کو بدایت پر ترجیح دی جو کفر حضرات ان میں رکھی گئی تھی یا ایمان لانے کے بعد اپنے دین سے بھر گئے بیان کے ایمان کی مثال دی اس حیثیت سے کہ وہ ایمان ان کے اموال دماء اور اولاد کی حفاظت کرتا ہے اور اس حیثیت سے کہ وہ مسلمانوں کے ساتھیوں اور احکام میں شریک ہیں اس آگ کے ساتھ جو روشنی شامل کرنے کے لیے جلا گئی اور اس ایمان کے اثر چلے جانے اور اس کے قور کے بھج جانے کی مثالی دی (وَ اثْرَ جَاءَنَّا كَاسِبُ الْأَنَّ كَيْلَهُ لَهُ لَكَهُ رَازَ قَافِشُ هُونَهُمَا) اللہ تعالیٰ کے اس قور کو بجادیے اور اس کو لے جانے کے ساتھ، علیکم کو علیکم اس لیے کہتے ہیں کہ

غلت اس محاورے سے ماخوذ ہے ماذلتمک ان تفعل کذا تجھے کام کرنے سے کر بنے رہ کا چونکہ غلت بھی آنکھ کو سند و داوردیکھنے سے منوع کر دیتی اس لیے اسے غلت کہتے ہیں۔

سوال نمبر ۱۹: مذاقین کو بہرے گوئے اور انہیں ہبہ گیا اس تشبیہ کی وضاحت کریں؟

جواب: مذاقین کو بہرے گوئے اور انہیں کہا گیا حالانکہ حقیقتاً وہ ایسے نہ تھے اس لیے کہ انہوں نے اپنے کانوں کو حق نہیں سے روک دیا تو گویا وہ بہرے ہیں اور اپنی زبانوں سے حق جاری نہ کیا تو گویا وہ گوئے ہیں اور آیات اور مجرمات کو انہوں نے نہ دیکھا تو گویا وہ اندھے ہیں۔

سوال نمبر ۲۰: اصل "بکم" عین کی اعرابی حالت کیا ہے تیز ان کی لغوی تحقیق کریں؟

جواب: یہ تمیوں مخصوص پڑھے گئے اس بنا پر کہ یہ ترکھم کے ہم مفعول سے حال واقع ہیں۔ جب کہ پہلی قراءت کے مطابق یہ مرفوع ہیں ابتداء کی بنا پر۔

اصل لغت میں صلابت (محنت) کو کہتے ہیں جو اجزاء کے اجتماع کی وجہ سے پیدا ہو جائے اور بکم، خرس (گوئے پن) کو کہتے ہیں اور عین عدم البصر عما من شانہ ان یہ مصدر (نہ دیکھنا اس شخص کا جس کی شان یہ ہے کہ وہ دیکھے) اور عدم پیشہ کو بھی عین کہدیتے ہیں۔

سوال نمبر ۲۱: فهم لا یرجعون میں رجوع سے کیا مراد ہے نیز قاء کس بات پر دلالت کرتی ہے؟

جواب: رجوع سے مراد یہ ہے کہ وہ اس ہدایت کی طرف تھیں لوٹنے کے جس کو انہوں نے پیچ دیا اور خانع کر دیا وہ اس گمراہی سے نہیں لوٹنے کے جس کو انہوں نے خرید لیا یہ مطلب ہے کہ وہ تحریر ہیں ان کو پڑھنی نہیں چلا کر آگے بڑھیں یا پیچے ہیں اور جہاں سے انہوں نے

ابتداء کی اس کی طرف کیے لوئیں گے۔

فہم پر فاء اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ منافقین کا احکام سابق سے متصرف ہونا ان کے حیران ہونے اور رذک جانے پر چیز ہو جانے کا سبب ہے۔

سوال نمبر ۲ کے الوکھیب اللع کا عطف کس پر ہے اور حرف آؤ کی پوری تحقیق کیا ہے؟

جواب: اس کا عطف الذی استقوقد پر ہے تقدیر عبارت یہ بوجی کمٹل نوی ھیب نہ اصل میں شک کے اندر تساوی کے لیے ہے لیکن پھر اس میں وحشت پیدا کر دی گئی کہ اس کا اطلاق بغیر شک کے تساوی و بر اہمی کے لیے ہونے لگا۔ (جس طرح کہ جالس الحسن لو این سینیین تو یہاں اوتساوی بغیر شک کے لیے ہے کہ حسن بصری کی مجلس کو اختیار کریا این سیریں کی)

سوال نمبر ۳ کے ھیب کا معنی کیا ہے اور یہاں کیا مراد ہے تیز ھیب کو نکرہ اور السماء کو معرفہ لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: ھیب بادل اور بارش دونوں کو کہا جاتا ہے یہاں دونوں مزراو ہو سکتے ہیں۔ ھیب کو نکرہ لانے میں حکمت یہ ہے کہ اس سے بارش کی ایک قسم یعنی تیز بارش مراد ہے اور السماء کو معرفہ لانے میں حکمت یہ ہے کہ اس سے اس بات پر دلالت کرنا مقصود ہے کہ السماع کی بارش تمام زمین پر پہنچی ہے (مطین کا بھی معنی ہے) اور آسمان کے تمام آفاق سے اترنے والی ہے۔

سوال نمبر ۴ کے اتفہ ظلمات و رعد اللع: کلمات سے کیا مراد ہے اور رعد کے کہتے ہیں تیز بیق سے کیا مراد ہے؟

جواب: اگر ھیب سے مراد مطر ہو تو کلمات سے مراد قطروں کا پے در پے نازل ہونے کی وجہ سے اس کا بوجل و کثیف ہوتا ہے تیز بادوں کا اندر میرا اور رات کا اندر میر مزید مر آں۔ اور

اگر صیب سے مراد بادل ہو تو غلبات سے مراد اس کی سیاہی اور تمہہ جہہ ہونا ہے رات کا  
اندھیرا بھی اس کے ساتھ ہے۔

رعد ایک آواز کو کہتے ہیں جو بادلوں سے کنی جاتی ہے۔ اور مشہور بات یہ ہے  
کہ اس کا سبب بادلوں کے اجسام کا گڑ کھانا اور مفترب ہونا ہے جب ہوا نہیں دھکیلیت ہے  
ہوریا پر تعاوں سے ماخوذ ہے۔

برق سے مراد وہ روشنی ہے جو بادلوں میں سے حکمتی ہے (برق الشبیہ سے  
ماخوذ ہے)

سوال نمبر ۵ کے اتیج جعلون اصحابهم اللہ غیر کا مر جع بتائیں اور کیا یہ غیر مخدوف نہیں  
طرف لوٹ سکتی ہے اگر جواب ہاں میں ہے تو اس کی وضاحت کریں اور عربی شعر سے  
استعما دیں کریں؟

جواب: غیر کا مر جع اصحاب صیب ہیں یہاں غیر مخدوف کی طرف لوٹ سکتی ہے اس لیے  
کہ اصحاب کا لفظ اگرچہ مخدوف ہے اور یہ سب کے قائم مقام ہے لیکن اسکا محتی باقی ہے۔  
لہذا اس کی طرف غیر راجح کرنا جائز ہے جس طرح کہ حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ  
کے شعر میں راجح کی گئی۔

وَشَغَرَ يَهُنَّ بِسَقْوَنَ مِنْ وَرَدَ الْبَرِيشَ عَلَيْهِمْ  
بَرْدَیٰ يَصْفَقُ بِالرَّحِيقِ الْمُسْلِلِ

اس شعر سے استشهاد اس طرح ہوتا ہے کہ یہ صدق کی غیر مذکور کی ہے حالانکہ  
اس کا مر جع بردی ہے جو کہ مونث ہے تو مذکور کی غیر معنی کے اعتبار سے راجح کی گئی کیونکہ  
بردی سے پہلے ملہ مخالف مقدر ہے اور اس کا محتی باقی ہے۔ لہذا آئیں میں بھی اس  
اعتبار سے غیر راجح کی گئی۔

حوال نمبر ۶: صواعق کا واحد کیا ہے نیز رعد اور صواعق میں کیا فرق ہے ایک  
زراحت میں صواعق ہے تو کیا یہ قلب مکانی نہیں اگر نہیں تو کیوں؟

جواب: صواعق کا واحد صاعقه ہے۔ اور رعد اس آواز کو کہا جاتا ہے جو بادوں سے  
نی جاتی ہے جب کہ صواعق رعد کی شدید آواز کو کہتے ہیں جس کے ساتھ آگ ہو جس نیز  
پہنچی اس کا گزر ہواں کو ہلاک کر دے نیز صواعق کا اطلاق کمی مطلقاً ہولناک شی پر کر دیا  
پاتا ہے چاہے وہ مسون ہو یا مشاہد۔

صواعق میں قلب مکانی نہیں ہوتی کیونکہ تصریف میں صواعق اور صواعق  
دونوں کی بنا اگل اگل ہے اور اگر چان کے حروف آگے پیچے ہیں لیکن معنی دونوں کا ایک  
ہے۔ اور اگر صواعق میں قلب مکانی ہوتی تو صواعق کی گردان پر اکتفاء کیا جاتا  
 والا نکہ دونوں کی اگل اگل گردانیں ہوتی ہیں لہذا دونوں اپنی اپنی جگہ بذات خود اصل  
ہیں۔

حوال نمبر ۷: الحذر الموت منصوب پڑھنے کی وجہ بتائیں نیز موت کے حوالے سے  
مفرکی تقریز ذکر کریں؟

جواب: الحذر الموت، يجعلون کی غلت (مفعول له) ہے جس کی وجہ سے منصوب ہے  
اور موت حیات کے زوال کو کہتے ہیں اور بعض نے یہ کہا کہ موت ایسی عرض ہے جو حیوہ کی  
福德 ہے ان کی دلیل یہ ہے کہ اللہ عز و جل نے ارشاد فرمایا خلق الموت والحياة یہاں  
خلق بمحض ایجاد ہے اور ایجاد عذری شے سے متعلق نہیں ہوتا بلکہ وجودی شی سے متعلق  
ہوتا ہے لہذا موت و حیوہ وجودی شے اور ایک دوسرے کی خد ہوں گے۔

اور جو موت کو زوال حیات (عدم حیوہ) کہتے ہیں ان کے نزدیک موت اور  
حیات میں تقابل عدم و ملکہ ہے (قابل عدم و ملکہ سے مراد یہ ہے کہ عذری وجودی کا محل بن

سکے) وہ اس کا رویوں کرتے ہیں کہ خلق یہاں تقدیر کے معنی میں ہے اور ہر شے چاہیہ وہ وجودی ہو یا غدری وہ ازل میں مقدر ہو چکی ہے لہذا آپ کا اس آیت سے استدلال (مجھت کے وجودی ہونے پر) درست نہیں۔

سوال نمبر ۸۷: **یکاد البرق الخ:** اس جملے کی حالت بتائیں نیز کاد افعال مقاریہ میں سے ہے اس کی تجویز وضاحت کیجئے؟

جواب: یہ دوسرا جملہ متناہی ہے جو کہ سوال مقدر کا جواب ہوتا ہے۔ کاد کی وضع اس بات کی خروی نے کے لیے ہے کہ اس کی خبر کا مضمون فی الحال وقوع کے اعتبار سے قریب ہے اس کے سبب کے عارض آنے کی وجہ سے (یعنی کاد کا اسم کا دلیل خبر کے ساتھ موصوف ہونے میں اس طرح قریب ہے کہ وہ فی الحال واقع ہو جائے سبب کے پائے جانے کی وجہ سے کیونکہ وجود سبب وجود مسبب کا فائدہ دیتا ہے) لیکن وہ خبر پائی نہ جائے یا تو کسی مانع کے پائے جانے کی وجہ سے یا شرط کے نہ پائے جانے کی وجہ سے اور کاد کی خبر کا فعل مضارع ہونا شرط ہے (تاکہ قرب کے معصود پر دلالت کرے) بغیر آن کے (تاکہ قرب کی تائید ہو جائے حال پر دلالت کے ساتھ جب کہ ان مستقبل کی علامت ہے)

سوال نمبر ۸۸: **یخطف** کی مختلف قراءتوں کی وضاحت کریں اور اس کا الفوی معنی بتائیں؟

جواب: **یخطف** کا الفوی معنی (الاخذ بسرعة) تیزی سے پکڑ لینا جس کو اچک لینا کہا جاتا ہے اس کی مختلف قراءتیں ہیں۔

(۱) **یخطف** (طاء کے نسرا کے ساتھ ماضی میں اور مضارع میں طاء کے فتح کے ساتھ)

(۲) **یخطف** یہ اصل میں **یخططف** (باب افعال سے) تھا پھر تاء کا فتح نقل کر کے خاء کو دیدیا گیا پھر تاء کا طاء میں ادغام کیا تو **یخططف** ہو گیا۔

(۲) پیغیٹ (اصل میں یہ خطف تھا) پھر تاء کی حرکت کو ادھام کے لیے گردایا۔ پھر تاء کا طاء میں ادھام کر دیا گیا اب خاء اور حرف دھم (تاء) دو سائیں جمع ہو گئے تو خاء کو کسرہ دیا گیا پا تو طاء کی متابعت میں یا اس لیے کہ قاعدہ یہ ہے کہ الساکن اذا حرك حرك بالكسر (ساکن کو جب حرکت دی جائے تو کسرہ کی حرکت دی جاتی ہے) پھر حرف مضاف ع کو قاء کے تابع کر کے کسرہ دنے کریں۔

### (۳) یتھیٹ (باب تفعیل)

سوال نمبر ۱۸۰: کلمہ اضاء لهم الخ یہ جملہ کسی حالت میں ہے اگر جملہ مستافق ہے تو اس کی وجہ کیا ہے اور اضافہ لازم ہے یا متعدد تفصیل سے بیان کریں؟

جواب: یہ تیرا جملہ مستافق ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ سوال ہوا کہ کہہ کیا کرتے ہیں بھل کے چکنے اور اس کے تخفی ہونے کی حالت میں تو اس جملے کے ساتھ سوال کا جواب دیا گیا (کلمہ الخ میں ابتدیاف سے مقصود ذوی الصیب کے احوال کی شدت بیان کرنا اور اس میں اندریے کی شدت بیان کرنا ہے)

اضاء یا تو متعدد ہے یا لازم اگر متعدد ہو تو اس کا مفعول مخدوف ہو گا اور تقدیر عبارت یہ ہو گی کہ کلمہ انور لهم مشی اخذوہ (مشی مخدوف ہے) جب بھی ان کے لیے راستہ روشن کرتا ہے تو وہ اس پر چل پڑتے ہیں۔ اور اگر اضافہ لازم ہو تو اس کا معنی یہ ہو گا کہ کلمہ الممع لهم مشیوا فی مطروح نورہ (جب بھی ان کے لیے روشنی ہوتی ہے تو وہ اس کے نور واقع ہونے کی جگہ میں چلتے ہیں)

سوال نمبر ۱۸۱: اس آیت کے ضمن میں ابو تمام کے قول سے استشھاد اور اس پر اعتراض و جواب کی وضاحت کریں؟

جواب: ابو تمام نے کہا

فَمَا أَظْلَمَا حَالِي ثُمَّةَ اجْلِيَا

ظَلَامٌ مِّمَّا عَنْ وِجْهِ امْرِدِ اشْبِبِ

پہلے مفسر نے یہ فرمایا تھا کہ اقلام بھی اضاء کی طرح متعدد آتا ہے اور اس کی شہادت اظللم ( فعل مجبول) کی قراءت دیتی ہے کیونکہ فعل مجبول متعدد فعل سے آتا ہے اور ابو تمام کا قول بھی اس کے متعدد ہونے کی شہادت دیتا ہے۔ عما اظلما میں شنیہ کی ضمیر کا مرجع عقل اور دھر ہے ترجیح یہ ہے کہ عقل اور دھر نے میری دو حالتوں (اس سے مراد تعمیم ہے یعنی تمام حالتوں) کو تاریک کر دیا مگر ان حالتوں کی تاریکیوں کو دور کر دیا امرو (عمر کے اعتبار سے جوان) اور اشیب (تجربے کے اعتیار سے بوزھے) کے چہرے سے تو استہ Shawas طرح کیا کہ اس شعر میں اظلاما متعدد استعمال ہوا کیونکہ اس کا مفہول مذکور ہے۔ اس پر اعتراض ہوتا ہے جس سے پہلے ایک تمهید شعراء کے چار طبقے ہیں۔

(۱) جاہلیوں یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اسلام کا زمانہ نہ پایا جوہ جائے کہ وہ اسلام

لاتے جیسے امر واقعیں اور زیمر اور طرفہ وغیرہ۔

(۲) حضرموں یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے جاہلیت اور اسلام دونوں کا زمانہ پایا اور وہ اسلام لے آئے جیسے حضرت حسان رضی اللہ عنہ اور لبید۔

(۳) حقدیوں اهل اسلام میں سے مخدی میں جیسے فرزدق جریر وغیرہ تو ان میں قسموں کے شعراء کے کلام اور اشعار سے لفظ میں استشہاد ہو سکتا ہے۔

(۴) المحدثون (من اهل الاسلام) یہ وہ لوگ ہیں جو مسلمانوں کے مدد اور کے بعد پروان چڑھے جس طرح ابو تمام ابوالظیب مکتوب وغیرہ۔

تو اس تمهید سے بعد اعتراض کی تقریب یہ ہے کہ ابو تمام تو محمد میں میں ہیں جن کے

کلام و شعر سے لفظ میں استشہاد نہیں ہو سکتا مصنف نے کہیے استشہاد کیا تو مفسر نے اس کا جواب دیا کہ یہ اگرچہ محدثین میں سے ہیں لیکن علماء ہر جیسے میں سمجھی تو ہیں اور جو یہ کہتے ہیں اگر اس کو اس کے قائم مقام کر دیں جس کو وہ روایت کرتے ہیں تو اس سے استشہاد ہو سکتا ہے لہذا ان کے قول کو ان کی روایت کے قائم مقام کر کے استشہاد کرنا درست ہے۔

سوال نمبر ۸۲: نلو شاء اللہ میں شاء کا مفہول کیا ہے۔ اس کا حذف ہونا صحیح ہے یا نہیں۔ اس پر بیل دیں اور یہ بھی بتائیں کہ حرف نو کیا عمل کرتا ہے اور کس مقصد کے لیے آتا ہے۔ جواب: شاء کا مفہول آن یزہب بسمعهم و ابصارهم ہے اور یہ مخدوف ہے اور اس کا حذف ہونا صحیح ہے کیونکہ لوگ اس کا جواب (الذهب بسمعهم و ابصارهم) دلالت کرتا ہے (نیز شاء اور اراد میں مفہول نہیں ذکر کیا جاتا سو اے مستغرب شے کے کہ اس صورت میں مفہول ذکر کیا جاتا ہے۔ جیسے لو ششت ان ابکی دماغیکیتہ تو یہاں مفہول دیا ہے جو عجیب ہے کہ آنکھ خون بھائیں یعنی رو میں اس لیے اسے ذکر کیا گیا) لہو حرف شرط ہے یہ یا پسی پر داخل ہوتا ہے اور چونکہ پسی متنی ہوتی ہے اس لیے اس میں کوئی عمل نہیں کرتا اور لو اس مقصد کے لیے آتا ہے کہ (یہ دو جملوں پر داخل ہوتا ہے اور اس بات پر دلالت کرتا ہے) کہ اول نہیں پایا جاتا دوسرے کے نہ پائے جانے کی وجہ سے یعنی اتفاقہ ثانی سبب ہے اتفاقے اول کا (یہ مذهب علامہ ابن حاجب کا ہے اور مصنف کا بھی بھی مختار ہے ورنہ بعض محققین نے یہ کہا کہ لو اتفاقے ثانی کے لیے آتا ہے بسب اتفاقے اول کے)

سوال نمبر ۸۳: مذکورہ بالا آیات کو جملہ شرطیہ لانے میں کیا حکمت ہے اور تاثیر اس باب کے حوالے سے یہ آیت کس طرح راہنمائی کرتی ہے؟

جواب: اس کے تین قسم ہیں:

- (۱) سب متفق ہے پانے جانے کے باوجود ان کی سماحت و بصارت نہ گئی اس لیے سیہان مانع (عد مشیحت) موجود ہے اور سب متفق ہے جو ادرا عد اور برق ہے۔
- (۲) اسباب مسیبات میں اثر برت کرتے ہیں جب اللہ تعالیٰ کی مشیحت بھی پائی جائے۔
- (۳) مسیبات کا وجود اس حال میں کہ وہ اسباب عادیہ سے طلاق ہوا ہو یہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے واقع ہے۔

تائیر اسباب کے حوالے سے یہ آیت اس طرح راہنمائی کرتی ہے کہ آیت میں یکاد البرق یخطف میں یخطف کی اسناد برق کی طرف کی گئی اور یہ اسناد الفعل انی مسیب ہے وہ الگ بات ہے کہ مانع کی موجودگی میں سبب تائیر نہیں کرتا ورنہ تائیر اسباب میں مشیۃ اللہ تعالیٰ آیت کر پڑے ہے ثابت ہے۔

سوال نمبر ۸۳: الفاظ شیء کے حوالے سے مفرکی تقریر کا خلاصہ پیش کریں اور اس سلسلے میں متعارف کیا کہتے ہیں؟

جواب: شیء موجود کے ساتھ خاص ہے (صرف موجود کو بخشے کہا جاتا ہے) (یہ اشعارہ کا ذہب ہے)

دلیل: ان کی دلیل یہ ہے کہ شیء اصل میں شاء کا مصدر ہے (چونکہ مصدر زکی ہی تھا) لفاظ اور کبھی متن المفعول ہوتا ہے لہذا) پہ کبھی شائی کے معنی میں آتا ہے اس وقت یہ باری تعالیٰ کو شاہی ہو گا جیسے قل ای شیء اکبر شہادۃ قل اللہ شہید (یہاں شائی کا اطلاق باری تعالیٰ پر کیا گیا کہ کیا کوئی شے شہادت کے اعتبار سے سب سے بڑی ہے آپ فرمادیں اللہ شہید (گواہ) ہے۔

اور کسی شسی، مشی، کے معنی میں آتا ہے یعنی جس کا وجود چاہا گیا ہے اور جس کا وجود کو اللہ تعالیٰ چاہے وہ بھی ای الجملہ موجود ہوتا ہے جس طرح ان اللہ علی کل شس، قدیم، اللہ خالق کل شسی، ان دونوں آنکھوں میں شسی، بمعنی امشی، ہے (چونکہ جب شسی، بمعنی شاشی ہوتا پھر باری تعالیٰ پر اطلاق ہوتا ہے لیکن جب بمعنی امشی، ہوتا پھر اطلاق تک ہوتا اس لیے ان دونوں آنکھوں میں استثناء کی ضرورت نہیں جو قادروں علی نفسم کے لازم آنے کی وجہ سے کیا جائے)

معززہ: معززہ کا موقف یہ ہے کہ جس چیز کا موجود ہونا صحیح ہے وہ شے ہے اور یہ واجب ہمکن دونوں کو شامل ہے یا ہر وہ جس کا جانتا یا جس کے بارے میں خبر دینا صحیح ہو وہ شی ہے اس صورت میں یہ شسی، ممتنع کو بھی شامل ہو گی۔ (معززہ کے نہ بہب کے مطابق ان کو اس آیت میں دلالت عقلی کی وجہ سے ہمکن کے ساتھ تخصیص لازم ہو گی کیونکہ محل ممتنع تحت القدر نہیں)

سوال نمبر ۱۸۵: مثالم اور او کھبیب ان دونوں آیات کی تمثیلات مرکبہ اور تمثیلات مفردہ کے حوالے سے وضاحت کریں؟

جواب: (تمثیل مرکب تو یہ ہوتی کہ ایسا مجموعہ جس کے اجزاء آپس میں ملے ہوئے ہیں اس طرح کہ وہ شے واحد ہو جائے اس مجموعہ سے جو کیفیت حاصل ہو رہی ہو اس کو اس کی مشیت سے تشبیہ دینا) ان آیات میں تمثیل مرکب اس طرح ہو گی کہ مذاقین کی حیرت و شدت والی حالت کو اس حالت کے ساتھ تشبیہ دینا جسے وہ شخص برداشت کرتا ہے جس کی آگ بجھ گئی ہو یا اس آدمی کی حالت کے ساتھ تشبیہ دینا جس کو اندر میری رات میں بارش نے کڑک سیت اور اچکنے والی بچکی سیت آ لیا۔ نیز اسے صواعق کا خوف ہو (صواعق کی تفریق ہو گئی)

تئیں مفرد یہ ہوتی کہ مفرد اشیاء کو لے کر ان کی امثال کے ساتھ ان کو تشبیہ دیتا۔ اب چنان آہت میں تئیں مفرد اس طرح ہو گی کہ مذاقین کی ذوات کو آگ جلانے والوں کے ساتھ تشبیہ دیتا اور ان کے ایمان کے ظاہر کرنے کو آگ دروٹی ہونے کے ساتھ تشبیہ دیتا اور ایمان سے جوانہوں نے نفع اٹھایا (اپنے خون محفوظ کر کے اور مال والوں سلامت رکھ کر وغیرہ) اس کو ماحول المستوقدین (آگ جلانے والوں کے لئے گرو) آگ جلانے کے ساتھ تشبیہ دیتا۔ اور جلدی اسے زائل ہو جانے کو (ان کے الہا کے ذریعہ اور ان کی حالت کو ظاہر کر کے اور دائی ی عذاب دوائی نہیں باقی رکھنے کے ذریعے) تشبیہ دیتا ان کی آگ کو بچھاد دینے اور ان کے نور کو لے جانے کے ساتھ۔

اور دوسری آہت میں تئیں مفرد اس طرح ہو گی کہ مذاقین کے نقوں کو اصحاب سبب کے ساتھ تشبیہ دیتا اور ان کے اس ایمان کو جو کفر سے ملا ہوا ہے اور ان کے دھوکے کو اس بارش کے ساتھ تشبیہ دیتا جس میں اندر میرے کڑک اور بکلی ہے اس حیثیت سے کہ بارش اگر چنانی نفع ہے لیکن جب اس نذکورہ صورت میں ہو تو اس کا نفع نقصان میں بدل جاتا ہے۔ اور مذاقین کا نفاق جو مونوں کی سزاویں سے بچتے کے لیے اور اس چیز سے بچتے کے لیے تھا جو مونک ان کے سوا کافروں کو پہنچاتے تھے کو تشبیہ دیتا الگیوں کو کافوں میں صوانی کی وجہ سے ڈالنے کے ساتھ۔

سوال نمبر ۱۸۶: یا ایہا النفاس اعبدوا انہیں میں غائب کے صینے سے حاضر کی طرف التفات کی کیا وجہ ہے یا ایہا کے حوالے سے مفر علیہ الرحمۃ کی تقریر کا خلاصہ میان کریں اور قرآن پاک میں عام طور پر یہ طریقہ اختیار کیا گیا ہے اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب: یہاں التفات کی وجہ سامنے کو تحرک کرنا اور اس کو نشانہ دینا ہے نیز عبادت کے امر کی اہمیت بیان کرنا اس کی عظمت و شان بتانا اور عبادت کی تکلیف کو خطاب کی لذت کے ساتھ

درکرنا ہے ہا ایسا خرف ہے جو بعید کو ندا کرنے کے لیے وضع کیا گیا ہے اور بھی اس سے تریب کو بھی نداء کی جاتی ہے اس کو بخوبی بعید قرار دیتے ہوئے اس کی عکس کے پیش نظر بھی دعا کرنے والے کا یا اللہ یا رب کہنا حالانکہ وہ اس کی شاہراگ سے بھی زیادہ اس کے تریب ہے یا تریب کی غفلت اور شوہ نسیم کی وجہ سے اسے حرف ہے اسے نداء کی جاتی ہے یا رسول کی اہمیت کے پیش نظر اور اس پر زیادہ ابھارنے کی وجہ سے نیز یا حرف ندا ممتازی کے ساتھ جملہ مفیدہ ہوتا ہے اس لیے کہ یا فعل کے قائم مقام ہے اور ای معرف باللام اور یا اے درمیان وسیلہ و ذریعہ ہے اس لیے یا بھی حرف تعریف ہے اور الف لام بھی اور اب تعریف کے دو حروف کا جمع ہونا محدور ہے اس لیے درمیان میں ای لے آتے ہیں اور ای اگرچہ حقیقت میں معرف باللام تک یا کے پہنچانے کا ذریعہ ہے اور مقصود بالنداء معرف باللام ہی ہوتا ہے لیکن جب ای کے ساتھ حرف نداء ملا تو اس کو ممتازی کا حکم دیا گیا اس لیے کہ یہ بھی بھی بھی بھی مقصود ہے اب نداء سے جو مقصود ہو اس پر فتح لازم ہے یہ بتانے کے لیے کہ بھی مقصود ہے ای اور مقصود بالنداء کے درمیان تاکید کے لیے اور ای جس مفاف الیہ کا سخت ہوتا ہے اس کے عوض کے لیے ہائے شنبیہ لے آتے ہیں اور تر آن کریم میں اس طریقے پر کیش نداء وارد ہوئی اس لیے کہ یہ تاکید کی چند وجہوں کے مستقل ہے۔

سوال نمبر ۱۸: الناس کاملوں کون ہے نیز یا ایہا الناس اور یا یہا الذين امنوا ان دو قسم کے خطابات میں کیا فرق ہے اور اگر الناس میں کافر بھی شامل ہیں تو ان کو عبادت کا حکم دیا کیسے صحیح ہو گا؟

جواب: (چونکہ الناس جمع ہے اور جمع کا اسم جس پر الف لام داخل ہو وہ عموم کا فائدہ دیتا ہے) تو الناس لفظ کے اعتبار سے ان تمام لوگوں کو شامل ہو گا جو نزول وحی کے وقت موجود

تحت اور بعد میں آنے والے لوگوں کو اس وجہ سے شامل ہوگا کہ یہ بات متواتر ہے نیا کرم  
عینہ کے دین سے کہ آپ کے خطاب کا مقتضی دونوں گروہوں (موجود اور آنے والوں)  
کو شامل ہے تو یہ خطاب قیامِ ساعت تک پر قرار رہے گا اس آنے ان لوگوں کے جن کو دلیل  
مشتمل کروے (جس طرح پچھے مجنون مغمی علیہ وغیرہ)

جس سورت میں یہا ایہا الناس ہو وہ مکی ہوتی ہے اور جس میں یہا اللذین  
امواہ وہ مدین ہوتی ہے۔

اب رحمی یہ بات کہ "یا ایہا الناس" جس سورت میں ہو وہ مکی ہوتی ہے تو یہاں  
پر دلالت کرتا ہے کہ وہ خطاب کافروں کو بھی شامل ہو کیونکہ پہلے بتایا جا چکا ہے کہ یہ عکوم کا  
تائید دیتا ہے تو پھر ان کو عبارت کا حکم دینا کیسے درست ہوگا تو پہلا جواب یہ ہے کہ حضرت  
علقہ و حضرت اسود رضی اللہ عنہما سے جو یہ قول مرفوع عامروی ہے اولاً ہم اس کے مرفوع حدیث  
ہونے کو نہیں مانتے کہ ممکن ہے کہ یہ قول ان دونوں بزرگوں کا ہو اور اگر اسے مرفوع تسلیم کر  
بھی لیں تو پھر بھی یا انہما الناس کی تخصیص کفار سے لازم نہیں آتی کیونکہ مکہ مکرمہ میں ممکن  
بھی تھے نیز کفار کو عبادت کا حکم بھی نہیں کہ وہ مامور ہے مشترک ہے عبادت کی ابتداء کرنے  
اہ میں امکان کرنے اور اس پر دوام اختیار کرنے میں لہذا کفار سے مطلوب عبادت میں  
شروع ہونا تو ہوگا لیکن اس چیز کو پہلے لا کر جس کی تقدیم ضروری ہے یعنی ایمان لانا۔

سوال نمبر ۱۸۹: **وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَمْ أَعْرَابَى حَالَتْ بَيْتَكُمْ كَمْ نَیَّرَ اَسَ سَعَ**

یہ اور و الجملہ اخراجت مخرج المقدر عنہم کی وضاحت کریں لفظ میں کی  
بجائے میں موصولہ کی قراءت کیا مفہوم واضح کرتی ہے؟

جواب: **وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ مَنْصُوبُ ہے مجاہد کیونکہ اس کا عطف خلقکم کی ضمیر ہے جو  
کر کھلا منصوب ہے لہذا مخطوف بھی کھلا منصوب ہوگا۔**

یہ ہر اسکو شامل ہے جو انسان سے مقدم ہو یا تو بالذات یا بالزمان (تقدیم ذاتی تو یہ ہوتا کہ مؤخر مقدم کا محتاج ہو اور مقدم مؤخر کے لیے علت تامہ ہو۔ اور تقدم بالزمان میں مقدم کا زمانہ مؤخر کے زمانہ ہے پہلے ہوتا ہے)

والجملہ اخرجت الح مفسر نے پہلے تو یہ بتایا کہ الذی خلقکم یہ ماقبل کی صفت ہے اور یہ بات مسلم ہے کہ وہ حکم جس کو صفت محسن ہو وہ مخاطب کو پہلے سے معلوم ہوئی چاہیے کہ موصوف کے لیے یہ حاصل ہے اور اس کے (مخاطب کے) نزدیک یہ بات مقرر ہوئی چاہیے اب مخاطبین میں تو شرک بھی شامل ہے اب ان کے نزدیک اس بات مقرر ہوتا کہ انکا اور ان سے پہلے لوگوں کا خالق اللہ تعالیٰ ہی ہے یہ غیر ظاہر ہے تو مصنف نے فرمایا اگرچہ یہ ان کے نزدیک ثابت شدہ بات نہیں لیکن یہ ثابت شدہ بات کے قائم مقام ہے اس لیے کہ وہ یا تو اس کا اعتراف کرتے تھے کہ جب ان سے پوچھا جاتا تھا انہیں کس نے پیدا کیا تو وہ کہتے اللہ نے یا یہ کہ وہ ادنیٰ غور و نگر سے اس کا علم حاصل کر سکتے تھے۔

اگر من کے بجائے من موصول کی تراثت ہو تو اب ادھکال ہو گا کہ ایک صدر کے دو موصول (الذین مُن) کا اجتماع لازم آتا ہے اور یہ بتا جائز ہے کیونکہ یہ صدر اگر دوسرے موصول کا ہو تو یہ پہلے کا صلنہیں بنے گا اور اگر پہلے کا ہو تو دوسرے موصول کا صلنہ کہاں ہے۔ تو مصنف نے جواب دیا کہ یہ صدر موصول اول کا ہے اور دوسرے موصول کا صلنہیں اس لیے کہ دوسرے موصول پہلے موصول کی تاکید ہے۔

سوال نمبر ۱۹۰: لعلکم تتقون نبھی ترکیب میں کیا واقع ہوتا ہے اس میں کس بات پر تنبیہ ہے اور من مفعول خلقکم کا کیا مطلب ہے؟

جواب: لعلکم تتقون یہ اعبدوا کی ضمیر سے حال واقع ہو رہا ہے اس میں اس بات پر تنبیہ ہے کہ تقویٰ سالکین کے درجات کی انتہا ہے (تقویٰ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کے سوا اہر شی

سے رخ موز کر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونا) نیز یہ کہ عابد کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ اپنی  
عبادت پر مغزور ہوا اور اسے خوف و امید رکھنی چاہیے۔

من مفعول خلقکم کا یہ مطلب ہے کہ پہلے یہ تباہی کیا کہ لعلکم تھوڑے  
اعبد و اکی ضمیر سے حال ہے اب یہ بتاہے ہیں کہ یا یہ خلقکم کے مفعول (کہا) سے  
حال واقع ہو رہا ہے۔

سوال نمبر ۱۹۱: الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا لَّيْخَ كَلْ كَيَا ہے اور جعل کس کس  
معنی میں آتا ہے تفصیل مطلوب ہے؟

جواب: یا تو یہ ربِکم کی صفت ثانیہ ہے (اس صورت میں یہ منصوب ہو گا) لایہ میں  
منصوب ہو گی اعنی فعل کے مقدار ہونے کے ساتھ یا یہ مدعی ہو گی اور مرفوع ہو گی  
مبتداء محدود کی خبر ہونے کی بناء پر ای ہو الَّذِي لَيْخَ یا یہ خود مبتدا ہے اور اس کی خبر  
فلا تجعلو ہو گی۔

جعل افعال عامہ (ہر فعل میں اس کا معنی پایا جاتا ہے) میں ہے یہ تین  
صورتوں میں آتا ہے۔

(۱) صار اور طبق کے معنی میں اس صورت میں یہ متعدد نہیں ہوتا جیسے فقد  
جعلت قلوص بنی سہیل میں جعلت صارت کے معنی میں ہے  
اور یہ متعدد نہیں۔

(۲) یہ اوجد کے معنی میں آتا ہے اس صورت میں یہ ایک مفعول کی طرف متعدد  
ہوتا ہے جس طریقہ جعل الظلمات والفود یہ معطوف علیہ اور معطوف میں  
کر ایک مفعول بنتے ہیں جعل کے جو اوجد کے معنی میں ہے۔

(۳) یہ صید کے معنی میں ہوتا ہے اس صورت میں یہ (جعل) بمعنی صید ہے اور

الارض اور فراشہ اس کے دو مفعول ہیں (تمہیں کسی بالفضل ہوتی ہے اور  
کبھی بالقول اور بالحدہ ہوتی ہے)

حوالہ نمبر ۱۹۲: زمین کو پھونا بنا نے کے حوالے سے بیضاوی کی تقریبہ کر کر این اور بناء نے کیا  
مراد ہے آسمان سے پانی کا نزول اور زمین سے پہلوں کا نکلا کس عقیدے کی طرف اشارہ  
کرتا ہے اور انسانی تخلیق کے ساتھ اس کی مشابہت کی کیفیت کیا ہے؟

جواب: زمین کو پھونا بنا نے کے حوالے سے علامہ بیضاوی رحمہ اللہ بنے ارشاد فرمایا کہ زمین  
کے بعض حصوں کو پانی سے خالی رکھا حالانکہ پانی کی طبیعت کا تقابل ہے کہ زمین کو گھیر لے  
نیز اللہ تعالیٰ نے زمین کو خیزی اور فری کے درمیان رکھا کہ اب اس پر بیٹھا اور سویا جا سکتا ہے  
جس طرح کہ چھائے ہوئے بستر ہوں۔

بناء سے مراد تاہو اگنبد ہے اور بناء مصدر ہے اب تینی کوئی کہدیت ہے تیس جا ہے وہ  
گھر ہو یا قبر یا خیز۔

آسمان سے پانی کا نزول اور زمین سے پہلوں کا نکلا اس عقیدے کی طرف  
اشارہ کرتا ہے کہ پا اللہ تعالیٰ کی قدرت اور اسکی مشیت سے ہے جسیں پانی جو مٹی سے طاہو اور  
پہلوں کے اخراج کا سبب اور اس کا مادہ ہے۔

انسانی تخلیق کے ساتھ اسکی مشابہت کی کیفیت یہ ہے کہ پانی میں اللہ تعالیٰ نے  
قوت قابلہ رکھی اور زمین میں قوت قابلہ اپ ان دونوں قوتوں کے اجتماع سے مختلف قسم کے  
بچل پیدا ہوتے ہیں اسی طرح جو دل میں اللہ تعالیٰ نے قوت قابلہ و دیعت رکھی اور حمادہ میں  
قوت قابلہ ان دونوں کے اجتماع سے انسان تخلیق کے مرامل طے کرتا ہے۔

حوالہ نمبر ۱۹۳: سب سماں سے کیا مراد ہے اور من اول و دوسری کی حالت کیا ہے من یعنی  
کے لیے ہو تو کیا اعتراض ہوتا ہے اور اس کا جواب کیا ہے؟

جواب: سمعہ اسم جس نہیں ہے اس بے بادل یا لفک مراد ہے من اول ابتداء کے لیے اور من ثانیہ تجھیں کے لیے ہے یا تمہیں کے لیے۔

من تجھیہ ہونے کی صورت میں اختراض ہوتا ہے کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض ثمرات پانی کے ذریعے نکالے اور بعض بغیر پانی کے حالانکہ اس مدرس نہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ بارش سے تمام کے تمام پھل نہیں نکالے گئے بلکہ بعض پھل بارش سے نکالے گئے ہیں۔

سوال نمبر ۱۹۳: ثمرات جمع کرتے ہے حالانکہ یہاں جمع کثرت ہوں چاہیے تو آپ اس کیا جواب دیتے ہیں مثیر لفظ رذق کس معنی میں ہے؟

جواب: یہاں ثمرات سے جماعتہ الشمرۃ مراد ہے یا یہ جمع قلت، جمع کثرت کی جگہ پر واقع ہے یعنی محتاج یہ جمع کثرت ہے تیرا جواب یہ ہے کہ جمع قلت و کثرت میں فرق ہوتا ہے جب دونوں سگرہ ہوں اور جب یہ معرف باللام ہوں تو اس صورت میں مطلقاً استزاع کے لیے آتے ہیں رذق صدر ہے مرذوق کے معنی میں ہے۔

سوال نمبر ۱۹۵: فلا تجعلوا انہی ہے یا نہیں اگر نہیں ہے تو اس کا تعلق کس سے ہے اگر نہیں ہے منسوب ہونے کی وجہ کیا ہے نیز اس پر قاء کیوں داخل ہوئی ہے؟

جواب: یہ نہیں اور نہیں ہو سکتا ہے اگر نہیں ہو تو اس کا تعلق اعبدوا سے ہو گا کہ اس کا اہل پر عطف ہو گا اگر نہیں ہو تو ان کے پوشیدہ ہونے کے ساتھ منسوب ہو گا یہ امر کا جواب ہو گا یا فلا تجعلوا کا تعلق لعل سے ہو گا اس صورت میں فلا تجعلوا کا فضیل لعلی ابلغ الاسباب اسباب السموات فاطلع میں فاطلع کے نسب کی طرح ہو گا۔ یعنی فاطلع سے پہلے ان پوشیدہ ہے حالانکہ یہ لعل کے بعد واقع ہو اور لعل ان چوایشائیں نہیں جو اپنے مابعد فعل مفارع کو نسب دیتے ہیں اب لعل کو اشایہ ستر کے ساتھ ملنے

کر دیتے ہیں کیونکہ غیر موجب ہونے میں دونوں شریک ہیں۔

فلا تجعلوا پر فاء سیرہ ہے چونکہ متبرابر طے کے معنی کو شخص میں ہے اس لیے اس کی خبر کو جزا کے قدیم مقام کر کے فاء لائی گئی (یہ اس صورت میں ہے جب فلا تجعلوا کا  
لعل الذی جعل لكم کے ساتھ ہوا و ریہ نہیں ہوا اور مقول فیہ لا تجعلوا کی تاد میں  
میں ہو تو یہ یعنی فلا تجعلوا خبر واقع ہو گی)

سوال نمبر ۱۹۶: بند کی لغوی اور اصطلاحی حقیقت ڈکر کریں بند اور مساوی میں کیا فرق ہے۔

مشرکین کے میودان باطلہ کو بند کرنے کیا جاتے ہے؟

جواب: بند بند ندوہ سے مشتمل ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی بھاگ جاتے اور  
ناددت الرجل بعین خالفت الرجل آتا ہے۔

اور بند الجھل العنافي (وہ میں جو خالف و معادی ہو) کو کہا جاتا ہے (اور  
لغت میں بند میں کو کہا جاتا ہے یعنی جو اوصاف میں شریک ہو خالفت کا تصور نہیں کیا جاتا)  
غاص خالف کے ساتھ خاص ہے جو ذات میں مماثل ہو اور مساوی اس کے ساتھ خالی ہے  
محل در میں مماثل ہو۔

مشرکین کے میودان باطلہ کو بند کرنے کی وجہ (حالانکہ وہ ان کو اللہ تعالیٰ کی ذات  
سمفونی مساوی نہیں اعتقاد رکھتے تھے اور نہ ہی افہام میں اس کے خالف جانتے تھے)  
یہ ہے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی عبادت چھوڑ کر ان باطل میودوں کی عبادت شروع کر رکھی  
تھی اور وہ ان کو تا لمحہ کہتے تھا ب ان کی حالت اس آدمی کی حالت کے مشاپہ ہو گئی جو ان کو  
ذوقات و اجرہ بالذات سمجھتے اور یہ مقتدید رکھتے کہ وہ اس سے اللہ تعالیٰ کی سزا در کر سکتے ہیں  
لور جو بھلائی اللہ تعالیٰ انہیں عطا نہیں فرماتا چاہتا ہے وہ اسے دے سکتے ہیں تو بطور حکم اور انہی  
ذمہت کرتے ہوئے انداد افرمایا گیا کہ انہوں نے انگی ذات کے لیے انداد بنائے جس

کی نہ و مثیل ممتنع ہے۔

سوال نمبر ۱۹۷: انو انتم تعلمون کی ترکیبی بیان کیتی اور اس کے مفہول کے حوالے سے تم  
بیضاوی کی تقریبیان کریں اور بتائیں کہ و انتم تعلمون کی وجہ سے فلا تجعلوا الله  
اندادا یا علم سے معید نہیں ہو گی؟

جواب: و انتم تعلمون فلا تجعلوا کی ضمیر سے حال واقع ہو رہا ہے اور تعلمون کا  
مفہول کلیہ متروک ہے کہ نہ وہ مقدر ہے اور نہ ہی منوی (اب یہ بات و انتم کو حال ہانے  
کی صورت میں یہ ایجاد ہے کہ اس کا منتی یہ ہو گا کہ تم اللہ تعالیٰ کے لیے شریک نہ ہو اس  
حال میں کہ تم جانتے ہو تو اگر تو ہی نہیں جانتا جاہل ہے تو کیا وہ شریک ہے اسکا ہے) اور اس  
جواب یہ ہے کہ علم کی قید سے مقصود تو ہی (ذانث ذبیث) ہے اس کو حکم علم پر بند کرنا اور اس  
سے معید کرنا نہیں کیونکہ عالم اور وہ جاہل جو علم حاصل کرنے پر قادر ہیں وہ مکلف ہونے میں  
بے امداد ہیں۔

سوال نمبر ۱۹۸: ان دو آنکھوں (یا ایہا الناس اعبدوا سے و انتم تعلمون تک) کے  
ضمون کا حل امداد و تناہت کے ساتھ ذکر کریں اور بتائیں کہ انسانی بدن کے ساتھ نہیں کی  
کیا صورت ہے؟

جواب: ان دو نوں آنکھوں کا ضمون اللہ تعالیٰ کی عبادت کا حکم اس کے ساتھ شریک غیرہ  
کی نہیں اور علت و مقتضی کی طرف اشارہ ہے جس کی قدر سے تفصیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے  
عبادت کے حکم کو صفتی ربویت پر مرتب فرمایا اس بات کی خبر دیتے ہوئے کہ رب ہم  
ملک ہے عبادت کی پھر اپنی ربویت کو بیان فرمایا کہ وہ ان کا اور ان کے آباؤ و اجداد کا اعلان  
ہے تیز وہ اپنے معاش میں زمین آسمان، طعام اور لباس کے تھانج ہیں اللہ تعالیٰ ان جیزوں  
کا بھی خالق ہے۔ اب جو کلکان چیزوں پر اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی قادر نہیں اس لیے پھر اس

اپنے ساتھ کسی کو شریک نہیں کو مرتب فرمایا۔

انسانی بدن کے ساتھ تمثیل کی صورت یہ ہے کہ انسانی بدن کی مثال زمین کے ساتھ نفس کی مثال آسمان کے ساتھ عقل کی پانی کے ساتھ اور انسان کو جو فضائی عملیہ و نظریہ عطا فرمائے جو کہ عقل کو حواس کے استعمال کرنے اور قویٰ نفسانیہ کے ملاب کے واسطے سے اسے حاصل ہوئے اس کی مثال ان پہلوں کے ساتھ وہی جو قابلِ مختار کی قدرت سے آسمانی قوتِ قابلہ اور زمینی قوتِ مفعولہ کے ملنے سے پیدا ہوتے ہیں۔

سوال نمبر ۱۹۹: وَنَكْتُمْ فِي رِبِّ الْخُلْقِ كَمْبَحْلِي آیت سے بے ربط کیا ہے اور فزلنا (باب تفعیل) لانے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: پہلے اللہ عز و جل نے اپنی وحدائیت کو مقرر و ثابت فرمایا اور وہ راستہ بیان فرمایا جو حس و حداہیت کے علم تک پہچانے والا ہے اب وہ چیز بیان فرمائی جو نبی اکرم ﷺ کی نبوت پر جمیت و دلیل ہے اور وہ قرآن ہے جو عاجز کر دینے والا ہے یعنی اسکی فصاحت سے جو ہر عین (نطق کرنے والا مبالغہ سے) کی فصاحت پر غالب آگئی اور جن سے اس کے معارض کا مطالبہ کیا گیا ہوئے پڑے عرب کے فصحاء میں سے ہیں تو وہ عاجز آگئے خالائق وہ بکثیر تھے اور انہیں شدید لبغض و معتاد بھی تھا۔

باب تفعیل کا صینہ لانے میں حکمت یہ ہے کہ اس کا ایک خاصہ مدرسہ ہے اور چونکہ قرآن کریم بھی مدرسہ تھا تو تھوڑا کر کے موقعِ محل کے مطابق نازل ہوا اس لیے باب تفعیل کا صینہ استعمال فرمایا گیا۔

سوال نمبر ۲۰۰: لفظ سورۃ کی لغوی اور اصطلاحی تحقیق ذکر کریں اور بتائیں کہ سُقُوْدُ قرآنی کو سُقُوْد کہنے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: سورۃ کی واویا تو اصلی ہو گی یا نہیں اگر اصلی ہو تو سورۃ سُقُوْدُ المدینہ سے

منقول ہو گی اور سورہ المدینہ ان دیواروں کو کہتے ہیں جو شہر کے اردار کھڑی کی گئی ہوں یا یہ اس سورہ سے منقول ہو گی جس کا معنی رتبہ مرتبہ ہے اور اگر سورۃ کی داداصلی نہ ہو بلکہ ہمڑہ سے بدالی ہو تو یہ اس سورہ سے منقول ہو گی جو کسی شے کے قتلے اور قطعے کو کہتے ہیں۔

سورۃ آنی کو سورۃ اس لیے کہتے ہیں کہ یہ سورۃ المدینہ سے منقول ہے جو ان دیواروں کو کہتے ہیں جو شہر کی حفاظت کے لیے اس کے اردار بنائی گئی ہوں اور چونکہ قرآن کریم کی سورتیں بھی قرآن کریم کے ایک حصے کا احاطہ کیئے ہوئے اور انکو محفوظ کیے ہوئے ہیں یا علم کی انواع پر مشتمل ہیں اس لیے اپنی سورۃ سورۃ کہا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۲۰۱: مِنْ مِثْلِهِ میں لفظ مِنْ اور ضمیر مجرور کے حوالے سے وضاحت کریں اور بتائیں کہ ضمیر مجرور کا مرچع کیا ہے اور اس سلسلے میں اولیٰ کیا ہے؟

جواب: اس میں مِنْ بعیض کے لیے ہے یا تمیین کے لیے اور امام اخفش کے نزدیک زائد ہے اور ضمیر مجرور مماثلنا میں ما کی طرف راجع ہے اور یہ مِنْ کو سورۃ کی صفت ہے یا ضمیر کا مرچع عبدنہ ہے اور اس صورت میں مِنْ ابتداء کے لیے ہو گا یعنی ایسی سورت لاؤ جس کی ابتداء اس شخص سے ہو جو نبی کریم ﷺ کی حالت پر ہو کہ وہ بشر بھی ہو اور ای بھی اور اس نے نہ کتابیں پڑھی ہوں اور نہ علوم سچھے ہوں۔ یا من مِثْلِهِ فَأَتُوا كَامِلَهِ اور ضمیر عبد (علیہ السلام) کی طرف راجع ہے۔

اولیٰ یہ ہے کہ ضمیر کا مرچع مُنْزَلٌ ہو کیونکہ یہ اس آیت اور تمام آیات تحدی کے موافق ہے۔

سوال نمبر ۲۰۲: شہید کے مختلف معانی بیان کرنے کے بعد واضح کریں کہ یہاں شہداء سے کیا مراد ہے نیز رسول اللہ ﷺ کی صفت شہید سے کونا عقیدہ ثابت ہوتا ہے؟

جواب: شہید کے چند معانی ہیں۔

(۱) حاضر (۲) قائم بالشهادة  
 (۳) ناظر (۴) امام (۵) مقتول فی سبیل اللہ  
 یہاں شہداء سے ناصر و معین مراد ہیں۔ اور رسول اللہ ﷺ کی صفت شہید  
 لانے میں حاضر و ناظر ہونے کے عقیدہ پر دلالت پائی جاتی ہے کیونکہ شہید حاضر کے معنی  
 میں بھی آتا ہے۔

سوال نمبر ۲۰۳: لفظ دون کا اصل حقيقی معنی بیان کرنے کے بعد بتائیں کہ یہاں کوئی معنی  
 مراد ہے اور اصل معنی کے ساتھ اس کی کیا مطابقت ہے؟

جواب: اس کا حقيقی معنی توازنی مکان من الشيء (کسی شی کا اونی مکان و جگہ ہے)  
 پھر اسے رتبوں کے لیے مستعار لیا گیا پھر اس میں وسعت پیدا کر کے اس کا استعمال کیا  
 جانے لگا ایک حد سے دوسرے حد کی طرف تجاوز کرنے میں۔

یہاں پر تجاوز والا معنی مراد ہے چونکہ اصل میں ایک حد سے دوسری حد کی طرف  
 تجاوز کرنے کو دون کہتے ہیں تو یہاں بھی یہ معنی ہو گا کہ انکو بلا لاد اس حال میں کہ تم تجاوز  
 کرنے والے ہو اللہ تعالیٰ کو بلانے سے اپنے شہداء کی طرف تواصل معنی کے ساتھ مطابقت  
 واضح ہو گئی۔

سوال نمبر ۲۰۴: لفظ من کا متعلق کیا ہے اور دعوت شہداء کے خواہی سے مفسر علیہ الرحمہ کی  
 تقریز کا خلاصہ کیا ہے؟

جواب: من کا متعلق ادھرو ہے اور دعوت شہداء کے خواہی سے مفسر علیہ الرحمہ نے فرمایا  
 کہ تم معارضہ کی طرف بلا لاد ان کو جو تمہارے پاس حاضر ہیں یا جن کی تھیں امید ہے اپنے  
 انسانوں جنوں اور آنہ میں سے سوائے اللہ تعالیٰ کے کیونکہ اس کی مثل اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی  
 بھی لانے پر قادر نہیں۔ یا یہ معنی ہو گا کہ تم اللہ تعالیٰ کے سوا کوئوں کو بلا لاد جو تمہارے لیے

اس بات کی گواہی دیں کہ جو کچھ تم لائے ہو وہ اس مُنْزَل کی مشل ہے اور اللہ تعالیٰ کی گواہی پیش نہ کرو کیونکہ یہ تو عاجز مبہوت کی عادت ہوتی ہے کہ اس کے پاس کوئی دلیل نہ رہے ز کہہ دیتا ہے کہ اللہ گواہ ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ کی گواہی کے بارے میں ہمیں کیا علم کر دے کس کے حق میں ہے۔ یا یہ معنی ہو گا کہ اللہ تعالیٰ کے سوا ان اولیاء و آله کو بلا اولاد جن کے بدن میں تمہارا یہ گمان ہے کہ وہ قیامت کے دن تمہارے حق میں گواہی دیں گے۔

سوال نمبر ۲۰۵: صادقین میں صداقت سے کیا مراد ہے اور ان کنتم صادقین کا جواب کیا ہے؟

جواب: صادقین میں صداقت سے مراد یہ ہے کہ قرآن کریم کا کلام بشر ہونا اگر واقع کے مطابق ہے تو اس کا جواب محدود ہے جس پر ماقبل (فَاتُوا بِسُورَةِ الْغَيْرِ) دلالت کرتا ہے اور جواب یہ ہے کہ فَاعْلُوْا ذَلِكَ اَيِّ فَاتُوا بِمُثْلِهِ کہ جس تم اس کی مشل لے آؤ۔

سوال نمبر ۲۰۶: صدق گی تعریف میں اختلاف نقل کریں اور دونوں طرف کی دلیل واضح کریں؟

جواب: جمہور علماء کے نزدیک الاخبار المطابق للواقع (واقع کے مطابق خبر دیں) کو صدق کہتے ہیں۔

اور نظام معتزلی کے نزدیک صدق کہتے ہیں کہ واقع کے مطابق خبر دینا اور اس کے ساتھ ساتھ خبر کا یہ اعتقاد بھی ہو کہ یہ خبر ایسے ہی ہے۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ مفتین حضور ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہو کر کہتے تھے نشہد انک لرسول اللہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کو اس قول میں جھٹلا دیا کیونکہ ان کا یہ اعتقاد نہ تھا۔

جمہور کی طرف سے اس کا جواب دیا گیا کہ ان کی تکذیب ان کے قول نشہد۔

میں کی گئی ہے نہ کہ انک لر رسول اللہ میں۔ کیونکہ شہادت اس کی ہوتی ہے جسے انسان دل سے تسلیم کرے اب ان کے دل میں تپہ نہ تھا اور نہ وہ اب میں خلوص دالے تھے۔  
سوال نمبر ۲۰۷: فیان لم تفعلوا گوئیجہ قرار دیا اس کی وضاحت کیجئے اور بتائیں کہ ”اتیان“ کی بجائے لفظ فعل کیوں لا یا گیا؟

جواب: پہلے بیان فرمایا متناقضین وغیرہ کے لیے جس سے وہ رسول ﷺ کے معاملہ کی خواہ جو آپ لائے ان کو پہچان لیں نیز ان کے لیے حق کو باطل نے الگ کر کے اب اس نتیجہ کو مرتب فرمایا کہ جب تم نے کوشش کی قرآن کریم کے معارضہ میں اور تم سب اس کی مثل یا اس کے قریب لائتے سے عاجز آگئے تو ظاہر ہو گیا کہ قرآن کریم مجز اے اور اسکی تصدیق ضروری ہے تو تم ایمان لے آؤ اور اس عذاب سے ذردو بحکم ذریب کرنے والوں کے لیے تیار کیا گیا ہے۔ اتیان کی بجائے فعل کو لایا گیا کیونکہ فعل اتیان اور اس کے غیر کو بھی شامل ہے اور اس میں اختصار بھی ہے۔

سوال نمبر ۲۰۸: یہاں اذَا کا مقام تھا لیکن حرف ان شرطیہ لایا گیا کیوں؟

جواب: یہ بطور تحریک ہے یا ان کے ساتھ خطاب ان کے گمان کے مطابق کیا گیا کیونکہ غور و فکر سے پہلے ان کے لیے عاجز ہوتا ثابت نہ تھا اس لیے وہ اس میں شک کرتے تھے ورنہ یہاں مقام اذَا کا تھا جو یقین کے لیے ہے نہ کہ اِن کا جو کہ شک پکے لیے ہے اور اللہ تعالیٰ کو ان کے عاجز آنے میں شک نہ تھا۔

سوال نمبر ۲۰۹: فیان لم تفعلوا میں ذو حرف و جزم یعنی ان اور لم لائے گئے کس کے عمل کو ترجیح ہے اور کیوں؟ نیز حرف لِن کے بارے میں مفسر نے کیا تقریب کیا ہے اور حرف و مقتضب کسے کہتے ہیں؟

جواب: لم کے عمل کو ترجیح ہے اس لیے کہ اس کا عمل واجب ہے اور یہ فعل مضارع کے ساتھ

خاص ہے اپنے معمول کے ساتھ ملا ہوتا ہے بخلاف ان کے کوہ کبھی ماضی پر داخل ہوتا ہے اور لفظاً عمل نہیں کر سکتا، حرف ان تغییب مُستقبل میں لاکی طرح ہے لیکن ان زیادہ بلیغ ہے اور یہ امام سیبوبیہ کے نزدیک اور امام خلیل کی ایک روایت کے مطابق حرف مُتقب ہے۔ مُتقب سے مراد مُتجمل ہے جو کہ غیر مُتقول ہوتا ہے دوسرے لفظ سے امام خلیل کی ایک روایت کے مطابق یہ اصل میں لام تھا ہمزة کو تخفیف کے لیے حذف کر دیا گیا اب الف اور نون دوسرا کن جمع ہو گئے الف کو گردایا تو ان ہو گیا جبکہ امام فراون کے نزدیک یہ اصل میں لام تھا الف کو نون سے بدلا تو ان ہو گیا۔

سوال نمبر ۲۱۰: لفظ و قود پر مفسر علیہ الرحمہ کی بحث نقل کریں؟

جواب: وقود (واو کے فتح کے ساتھ) اور وقود (واو کے ضمہ کے ساتھ) جس سے آگ روشنی کی جاتی ہے اور مراد اس سے ایندھن ہے۔ اور وقود (واو کے ضمہ کے ساتھ) مصدر ہے اور مصدر کبھی فتح کے ساتھ بھی آ جاتا ہے جس طرح کہ امام سیبوبیہ نے فرمایا کہ ہم نے ایک شخص کو یہ کہتے تھے سا و ق د ت الن ا ر و ق د ا عالیا۔ تو اس میں وقود بافتح مصدر ہے اور اسم ضمہ کے ساتھ آتا ہے۔ یا یہ اس کم و قود اصل میں مصدر ہی ہے پھر اسی جیز کا اس بنا دیا گیا جسے جلا یا جاتا ہے مجاز الاستعمال المُصدر بمعنى المفعول کے قبلے سے جس طرح فتح، افتخار کے معنی میں اور زین تزیین کے معنی میں استعمال ہوتے رہتے ہیں۔ اور ایک قرأت میں واو کے ضمہ کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے اور ظاہر ہے کہ اس سے مراد اس ہی ہے اور اگر مصدر مراد ہو تو مضاد محدود ہو گا و قود ها احتراف الن ا س ان کا جلانا لوگوں کا جلانا ہے۔

سوال نمبر ۲۱۱: الحجارة مجرکی جمع کیسے بنی نیز پھر وہ بے کوئے پتھر مراد ہیں اور پتھروں کو ایندھن بنانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: یہ جم غیر قیامتی قابل الاستعمال ہے جس طرح جمل کی جمع جمالہ آتی ہے ان پھر دل سے مراد ہوت ہیں جن کو مشرکین خود تراشے تھے۔

جب مشرکین نے اپنے آپ کو دنیا میں بتوں سے ملائے رکھا ان کی عبادت کی اور انہیں اللہ تعالیٰ کا شریک بنا لیا اور اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر ان کی عبادت کی تو اب وقوفہما الناس والحجارة میں ان کو مشرکین کے ساتھ ملا دیا گیا یعنی ان کو عذاب دیا جائے گا اسی سے جو ان کے جرم کا نشان ہے جس طرح کہ کافر سونے چاندی سے عذاب دیے جائیں گے یا چونکہ وہ ان سے غفاقت کی امید رکھتے تھے تو اسکی نقض ان کو دکھانے کے لیے اور ان کی حضرت زیادہ کرنے کے لیے بت آگ میں جلائے جائیں گے۔

سوال نمبر ۲۱۲: اگر گندھک کے پھر مراد لیے جائیں تو کیا خرابی لازم آتی ہے غرفہ لانے کی کیا وجہ ہے اور اس پر الف لام کو نہ ہے؟

جواب: پہلی خرابی تو یہ لازم آتی ہے کہ تخصیص بغیر دلیل کے ہے اور دوسری خرابی یہ لازم آتی ہے کہ اس سے ابطال مقصود لازم آتا ہے کیونکہ غرض تو آگ کی حولنا کی اور عذاب کی شدت بیان کرنا ہے کہ وہ آگ اتنی شدید ہے کہ اس سے پھر بھی جل جائیں گے (لکڑی کی طرح) جب کہ دوسری عام آگ سے پھر نہیں جلتے اور گندھک تو ہر قسم کی آگ سے جل جاتی ہے۔

چونکہ یہ آیت مدنی ہے اور اس سے پہلے مکہ کرمہ میں سورۃ تحریم میں نہ اس تو قودھا الناس والحجارة نازل ہوئی (اس میں ناگزیرہ ہے) تو کفار نے آگ کو اس کی صفتیوں کے ساتھ پہچان لیا تو اب مدینہ منورہ میں اس آیت میں پھر اسی نہ اس کا ذکر ہوا اور اسے محرفہ لایا گیا کیونکہ اس کا معہود موجود ہے اور اس پر الف لام عہد کا ہے جس سے اشارہ ذکر کردہ نازکی طرف ہے۔

سوال نمبر ۲۱۲: اعدت لکا فرین میں اعدت کو کون کوئی صورتوں میں پڑھا گیا ہے اور ہر صورت میں لغوی مطابقت کیا ہے نیز اس کی نحوی ترکیبی کیفیت کیا ہے؟

جواب: اعدت کو اعتدلت (باب افعال) عتاد سے پڑھا گیا ہے اور یہ عدت کے معنی میں ہے۔ تو اس کا لغوی معنی گناہ شمار کرنا ہے اور چونکہ جو شے گن لی جاتی ہے وہ تیار ہو جاتی ہے اور آگ بھی ان کے تیار کردی گئی ہے اور یہی مناسبت ہے لغوی معنی کے ساتھ اور جب لعتدلت قراءت ہو تو پھر بھی یہی مناسبت و مطابقت ہے کیونکہ اعتدلت عتاد سے ہے جو عدت کے معنی میں ہے۔

یہ جملہ متناہی ہے یا قد کے پوشیدہ ہونے کے ساتھ الفارسے حال واقع ہو گا۔ لیکن اس کو وقودہا کی ضمیر مجرم درسے حال بنا نادرست نہیں اگرچہ وقود کو مصدر بھیجا جائے۔ کیونکہ اس صورت میں ذوال الحال اور حال کے درمیان خبر (الناس و ما عطف عليه) کا فصل لازم آتا ہے اور مصدر لوراں کے معمول کے درمیان کلام اجنبی آجائے تو مصدر ضعیف لعمل ہونے کی وجہ سے عمل نہیں کرتا۔

سوال نمبر ۲۱۳: ان کنتم فی ریب الآیة اور فان لم تفعلا و دُنُون آتیوں میں نبوت پر دلیل ہے اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: ان دونوں آیتوں میں نبوت پر دلیل چند وجوہ ہے جنکی ہے۔

(۱) ان دونوں آیتوں میں کفار کو چیلنج کیا گیا نیز اس کے معارضہ پر انہیں ابھارا گیا اور ساتھ ساتھ ان کو زجر و قرنع بھی کی گئی کہ چھوٹی سی سورت بھی نہ لاسکے اس کے ساتھ ان پر سخت و عیید معلق کی۔ اب کفار کیشرا التعداد بھی تھے فصاحت میں مشہور و معروف بھی اور صد باری میں انتہاء کو پہنچے ہوئے۔ لیکن ان تمام باتوں کے باوجود انہوں نے چیلنج قبول نہیں کیا اور جلاء وطنی کی طرف مجبور ہو گئے جس سے

معلوم ہو گیا کہ یہ کسی بشر کا کلام نہیں اور جس پر نازل ہوا وہ بھی سچا نہیں ہے۔  
(عَلَيْهِ السَّلَامُ)

(۲) ان دونوں آتوں میں غیب کی خبر ہے کہ وہ ان جیسی کوئی چھوٹی سی سورت بھی نہیں لاسکتے لیکن اس کے باوجود وہ اس کے مخاطب نہیں ہوئے اگر ہوئے ہوتے تو یہ بات مشہور ہو چکی ہوتی کیونکہ اس میں طعن و تفہیق کرنے والے ماننے والوں سے زیادہ ہیں۔ جس سے معلوم ہو گیا کہ کلام اللہ ہے جس پر نازل ہوا وہ نبی موسیٰ ہے۔

(۳) اگر نبی کریم ﷺ کو امر قرآن یا امکان معارفہ میں شک ہوتا یعنی اگر آپ نبوت کے دعویٰ میں بچتے ہوتے تو کفار کو اس مبالغے کے ساتھ چیخنا کرتے اس خوف سے کہ آپ کی دلیل کہیں باطل نہ ہو جائے لیکن جب آپ نے اس مبالغے سے زور دار چیخ فرمایا تو معلوم ہو گیا کہ آپ اللہ تعالیٰ کے بچتے نبی ہیں۔ (عَلَيْهِ السَّلَامُ)  
سوال نمبر ۲۱۵: وَبِشَرِ الظَّيْنَ أَمْفُوا كَمْ بَلَى جَلَلَهُ بِرَحْمَةِ كُسْتُمْ كَاعْطَفَ هُنَّا كَاعْطَفَ ہوتا تو کیا خرابی لازم آتی اور اس خوشخبری کو لانے میں اللہ تعالیٰ کی کس عادت کریمہ کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: پرقصہ کا عطف قصہ پر ہے۔ یعنی متعدد جملوں کا عطف جو ایک غرض کے لیے لائے گئے ہوں ایسے جملوں پر جو ایک ہی غرض کے لیے لائے گئے ہوں۔  
اور اگر محض فعل (بشر) کا عطف ہوتا تو معطوف علیہ بھی اس کے مشاکل (امر نکا) ہوتا حالانکہ ایسا نہیں۔ یا بشر کا عطف فاتحوا پر ہو گا اب یا اعتراض ہو گا کہ فاتحوا تو جزاً شرط ہے جب کہ وہ بشر جزا نہیں تو عطف کیسے درست ہو گیا تو مفسر نے جواب دیا کہ چیخنے کے بعد کفار وہ چیز نہ لاسکے جس سے وہ مغارفہ کرتے تو قرآن کریم کا اعجاز ظاہر

ہو گیا تو جو اس کا سکر ہو گا وہ مستوجب عقاب ہے اور جو اس پر ایمان لائے گا وہ مستحق ثواب ہے۔ اور یہ بات تقاضا کرتی ہے کہ ان کو خوف دلایا جائے اور ان کو بشارت دی جائے اور اس کا فاتحہ معنوی ربط ہو گیا جو جواز عطف کے لیے کافی ہے اس خوشخبری لانے سے اللہ تعالیٰ کی اس عادت کریمہ کی طرف اشارہ ہے کہ وہ ترغیب کو ترغیب کے ساتھ لاتا ہے مخاطب کو نشاط دینے کے لیے تاکہ وہ نجات دینے والی شے کو اختیار کرے اور مہلکے پر ہیز کرے۔

سوال نمبر ۲۱۶: بشارت اور خبر میں فرق واضح کریں اور بتائیں کہ وعید میں اللہ تعالیٰ نے کفار کو خود خطاب فرمایا اور بشارت نبی کریم ﷺ یا علماء مبلغین کے ذمہ لگائی۔ فرق کی وجہ کیا ہے؟

جواب: بشارت اس خبر کو کہتے ہیں جو سرور کا باعث ہو۔ جبکہ خبر میں یہ ضروری نہیں اور فقہاء کرام نے فرمایا کہ بشارت پہلی خبر کو کہتے ہیں یہاں تک کہ اگر کسی نے کہا جو مجھے میرے بیٹے کے آنے کی بشارت دے تو وہ آزاد ہے اب اگر ان تمام نے اس کو اگر اگر خبر دی تو پہلا شخص آزاد ہو گا کیونکہ بشارت پہلی خبر کو کہتے ہیں اور اگر بشارت کی جگہ اس نے خبر کا لٹکا استعمال کیا تو نہ کوہ صورت میں تمام علام آزاد ہو جائیں گے۔

بشارت نبی کریم ﷺ یا علماء مبلغین کے ذمہ سونپی گئی اس میں یہ حکمت ہے کہ ان کی شان کی عظمت بتائی جائی ہے اب ان کے ساتھ معاملہ ان کے اضداد و مخالفین کے معاملہ کے اسلوب سے مختلف بیان فرمایا گیا نیز اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ یہی لوگ اس بات کے حقدار ہیں کہ ان کا غیر ان کو بشارت دے۔ اور مبارک پا دے اس کی جوان کے لیے تیار کیا گیا ہے۔

سوال نمبر ۲۱۷: صالحات کے حوالے سے امام بیضاوی نے کیا فرمایا نیز عمل کا ایمان پر

عطف کس بات کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: صالحات، صالحۃ کی جمع ہے اور یہ ان صفات میں سے ہے جن پر اسمیت غالب آگئی اب یا اماء کے قائم مقام استعمال ہوتی ہیں۔ جس طرح حسنة کے اس میں اسمیت غالب ہو گئی اور یہ بغیر موصوف کے استعمال ہوتا ہے۔ اور صالحات ان اعمال کو کہتے ہیں جن کو شریعت نے جائز قرار دیا ہو نیز اس کی تحسین بھی فرمائی ہو اور صالحات کی تائیش نحلہ یا خلۃ کی تاویل پر ہے اور اس میں لام جنس کا ہے عمل کے ایمان پر عطف سے اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اس بثارت کے احتراق کا سبب دونوں (ایمان و عمل صالح) کا مجموعہ ہے۔ کیونکہ ایمان (تحقیق و تصدیق) بنیاد اور عمل صالح عمارت ہے اور عمارت کے بغیر بنیاد اور بنیاد کے بغیر عمارت کا کوئی فائدہ نہیں۔ نیز اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ اعمال میں ایمان سے خارج ہیں کیونکہ یہ اگر اس میں داخل ہوں تو عطف اُسی علی نفسہ لازم آتا ہے جو کہ داخل ہے اسی طرح شے کا عطف اس پر جس میں وہ شے داخل ہے باطل ہے۔ سوال نمبر ۲۱۸: ایمان اور عمل کا الگ الگ ذکر ایک عقیدہ کی طرف رہنمائی کرتا ہے اس کی وضاحت کجھے؟

جواب: اسکا جواب سوال نمبر ۲۱۲ میں مفصل بیان ہو چکا ہے (یعنی ایمان فقط تصدیق کا نام ہے عمل اس میں داخل نہیں)

سوال نمبر ۲۱۹: جنت کی اصل کیا ہے جنت کو جنت کہنے اور جمع لانے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: جنة (مرہ ایک دفعہ چھپنا) جن سے ماخوذ ہے جو کہ جنة کا مصدر ہے یہ تب کہا جاتا ہے جب کوئی چھپ جائے۔ اب سایہ دار درخت کو جنت کہتے ہیں کیونکہ اس کی شاخیں ملی ہوئی ہوتی ہیں گویا کہ وہ اپنے ماتحت کو چھپا دیتا ہے پھر راغو کو جنت کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں سکھنے سایہ دار درخت ہوتے ہیں اور دارالشواب کو جنت کہا جاتا ہے کہ اس میں کئی باغات

ہیں اور بعض نے جنت کی وجہ تسلیہ یہ بتائی کہ دنیا میں انسانوں کیلئے یہ چیزیں ہوتی ہیں (یعنی جنت کی نعمتیں)

اس کو جمع لانے میں حکمت یہ ہے کہ جنتیں سمات ہیں۔

(۱) جنت الفردوس (۲) جنت عدن (۳) جنت نعیم

(۴) دارالخلد (۵) جنت الماوى (۶) دارالسلام

(۷) علیفون

سوال نمبر ۲۲۰: لہم جنات میں لام سے کس بات کی طرف اور کیسے اشارہ کیا گیا ہے  
وضاحت کیجئے؟

جواب: لہم میں لام اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ یہ مؤمن ان باغات کے مستحق ہیں ایمان اور عمل صالح کی وجہ سے جس پر اس بشارت کا ترتیب ہے اور قاعدہ ہے کہ کسی وصف پر حکم کا ترتیب اس بات کی خبر دیتا ہے کہ یہ وصف اس حکم کی علت ہے۔ لہذا ایمان اور عمل صالح یہ علت ہوں گے جنات کے اتحقاق کی۔ لیکن وہ لذات، اس کے مستحق نہیں کیونکہ اس سے پہلے جو نعمتیں اللہ تعالیٰ نے ان کو عطا فرمائی ہیں وہ لذات، تو ان نعمتوں کے مستحق نہیں ہو سکتے چہ جائے کہ وہ مستقبل میں اس پر جراء و ثواب کے مستحق ہوں۔ بلکہ شارع کی عطا اور اس کے وعدہ کریمہ کا مستحق ہے۔ اور یہ شارع کا وعدہ بھی مطلق نہیں کہ ایمان لے آئے تو مستحق ہو گئے بلکہ ایمان لا کر اس پر دوام اختیار کرنا اسی طرح اعمال صالح پر یعنیکی اختیار کرنا بھی از بس ضروری ہے۔

سوال نمبر ۲۲۱: درختوں کے نیچے سے نہروں کے چاری ہونا کا کیا مطلب ہے نیز جریان پانی کا یہاں ہے نہروں کا نہیں اس سلسلے میں آپ کیا کہتے ہیں نیز نہر کو نہر کہنے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: جس طرح کہ نہروں کے کنارے پر درخت اب گے ہوتے ہیں اور ان کے نیچے پانی

باری ہوتا ہے اسی طرح جنت میں درختوں کے نیچے سے نہروں کے جاری ہونے کا مطلب ہے۔ (وَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ)

نہروں کے جاری ہونے سے مراد پانی کا جاری ہوتا ہے زندہ بات کہ نہروں کی طرف جریان کی کیوں نسبت کی گئی تو اس کے چند جوابات ہیں۔

(۱) الانہار سے پہلے میاہ مضاف مذوف ہے جس کا معنی یہ ہو گا کہ درختوں کے نیچے نہروں کے پانی جاری ہیں۔

(۲) یہاں الانہار مجاز ہے (مجاز لغوی) کیونکہ نہر مجری ماہ (پانی کے جاری ہونے کی وجہ) کے لیے وضع کیا گیا ہے لیکن یہاں اس میں استعمال ہوا جو اس مجری میں جاری ہوتا ہے یعنی محل بول کر حال مراد ہے اور یہ مجاز مرسل ہے۔

(۳) یہاں مراد خود مجازی ہیں اور ان کی طرف جریان کی نسبت مجاز اکی گئی۔ نہر کو نہر اس لیے کہتے ہیں کہن، ہڑ سے جو کلمہ مرکب ہو اس میں وسعت کا معنی پایا جاتا ہے چونکہ نہر بھی وسیع مجری ہوتی ہے اس لیے اسے نہر کہا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۲۲۲: کلما رزقوا اللخ کی نحوی حالت کیا ہے اس کی وضاحت کریں کلماء رزقا اور لفظ من اولی اور ثانیہ کے بارے میں بھی ذکر کریں کہ کیا واقع ہو رہے ہیں؟ جواب: یہ جنت کی دوسری صفت ہے (ہلی تجربی اللخ تھی) یا یہ مبتدائے مذوف کی خبر ہے ہلی صورت میں منسوب اور دوسری صورت میں منفوع مکالا ہو گی اور اس کا مبتدائے مذوف ہی ہو گا جب کہ فمیر جنت کی طرف راجح مانی جائے یا مبتدائے مذوف ہم ہو گا جب کہ فمیر الذین امنوا کی طرف راجح مانی جائے۔

تیسرا صورت یہ ہے کہ یہ جملہ مسنا نہہ ہو اس صورت میں یہ سوال مقدر (کہ یہ جنمات کے چھل دنیا کے چھلوں کے مشابہ ہیں یا نہیں) کا جواب ہو گا اور جملہ مسنا نہہ کا محل

اجراب بالکل نہیں ہوتا ہذا اس صورت میں اس کا محل اعراپ اصل نہیں ہو گا۔

کلمہ ظرفیت کی بنا پر منسوب (حلا) ہے اور رذق افسوں بہے ہے اور پہلا اور

دوسرامن ابتداء کے لیے ہے جو کہ حال کی جگہ واقع ہوا ہے۔

سوال نمبر ۲۲۲: پہلا اور دوسرا من حال کی جگہ واقع ہورہا ہے اس کی توضیح کیجئے اور کا ذوال حال کے بارے میں بھی بتائیں؟

جواب: پہلا من جو منہا میں ہے اور دوسرا من جو کہ من شمرہ میں ہے یہ دونوں حال کی جگہ واقع ہو رہے ہیں یعنی اپنے متعلق کے اعتبار سے کیونکہ حرف جر بفسہ حال واقع نہیں ہوتا تو اس کا متعلق مبتدأ یا ابتداء نکالیں گے اور وہ حال کی جگہ واقع ہو گا۔ اب پہلے حال کا ذوال حال رذق اجرا جو کہ مرزا قوہ کے معنی میں ہے ہو گا اور دوسراے حال کا ذوال الحال وہ ضمیر ہو گی جو رذق کی طرف راجح ہے اور حال ادنی (متبدأ من الاولی) میں پوشیدہ ہے اور اسے حال تداخلہ کہتے ہیں۔

سوال نمبر ۲۲۳: وهذا الشارة الى نوع مازقاوا۔ میں کس شہر کا اور کیسے ازالہ کیا جائیا ہے؟

جواب: شہر یہ یہدا ہوتا تھا کہ آیت کریمہ میں حد ااسم شاہر ہے جو کہ محسوس بصر کے لیے وضع کیا گیا ہے چاہے تریب ہو یا بعد اب جنتیوں کو اس سے پہلے جو پھل دیے گئے (چاہے من قتل سے دنیا میں دیے گئے پھل مراد ہوں یا جنت میں) وہ تو معدوم اور فنا ہو گئے (کیونکہ ان کو کھایا گیا) تو اب یہ کہنا کس طرح درست ہو گا کہ یہ محسوس اور موجود پھل ہے جو اس سے پہلے معدوم ہو گیا۔ تو مفسر نے سوال میں دی گئی عبارت سے ان شہر کا ازالہ اس طرح کیا کہ جنت میں جو پھل ان کو دیا گیا یا شاہر و بھینہ اس کی طرف نہیں بلکہ یہ اس نوع کے پھل کی طرف ہے جس طرح کہ جاری خبر کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ یہ پانی ختم نہیں۔

ہو گا۔ تو اب اس سے یعنی مشاہد مراد نہیں بلکہ پانی کی معلوم نوع مراد ہے جو جاری ہے اور پے در پے آ رہی ہے اور اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ اشارہ ہمینہ ان چہلوں کی طرف ہے تو پھر آیت کریمہ کا متن یہ ہو گا کہ یہ اس کی مش ہے اور چونکہ دونوں (دنیا و آخرت) کے چہلوں میں کمال درجے کی مشابہت ہے اس لیے جنت کے پھل کی ذات کو بطور حب دنیا کے پھل کی ذات بنا دیا گیا جس طرح کہ کہنا ابو یوسف، ابو حنفیہ (رحمہما اللہ) ابو یوسف ابو حنفیہ ہیں تو یہ ان میں کمال مشاہد کی وجہ سے کہا جاتا ہے۔ لہذا پہلے جواب کی صورت میں ازالہ شیرہ اس طرح ہو گا کہ ان چہلوں کو حسوسی مصر کے قائم مقام کرتے ہوئے حد اکے ساتھ اشارہ کیا گیا اور دوسرے جواب کی روشنی میں شیرہ کا ازالہ اس طرح ہو گا کہ اشارہ موجہت کے چہلوں کی طرف ہے لیکن اس پر یہ حکم لگادیا گیا کہ یہ وہی ہے جو اس سے قتل فتا ہو چکا۔

سوال نمبر ۲۲۵: من قبل سے کیا مراد ہے دنیا میں یا جنت میں دونوں صورتوں کی وضاحت مطلوب ہے نیز چہلوں میں مشاہد کا کیا مطلب ہے؟

جواب: من قبل سے یا تو دنیا میں پھل مراد ہیں اب جنت کے پھل دنیا کے پھل کی جنگ سے بنائے گئے تاکہ پہلی مرتبہ اسے دیکھتے ہی نفس اس کی طرف مائل ہو جائے کیونکہ طبیعتیں مالوف کی طرف مائل اور غیر مالوف سے تغیر ہوتی ہیں۔ یا من قبل سے جنت میں (اس سے پہلے دیے گئے) پھل مراد ہیں اب اس کی مشاہد کا مطلب یہ ہو گا کہ جنت کا کہاں دنیا کے کھانے کے صورت میں مشاہد ہے جس طرح کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ جنتوں میں کسی کو بڑا اپالہ دیا جائے گا تو وہ اس میں سے کھائے گا پھر اسے دوسرا دیا جائے گا وہ کہے گا فدا الذی رزقنا من قبل (کیونکہ اسے پہلے کی مش ہے دیکھے گا) تو فرشتہ کہہ گا کھا رنگ ایک ہی ہے اور ذائقہ مختلف ہے۔

سوال نمبر ۲۲۶: فدا الذی رزقنا سے جوابات ثابت ہوتی ہے و تو ابہ مقتشابہ اس

بھی اسی بات کو بیان کیا گیا اس کے باوجود اسے لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: یہ جملہ ماقبل کو پختہ کرتا ہے کیونکہ ماقبل سے یہ سمجھا گیا کہ دنیا اور جنت کے پھل باہم مشابہ ہیں۔

سوال نمبر ۲۲: واتوبہ میں ضمیر مجرور کا مرجع کیا ہے دلائل کے ساتھ حرین تحریر پر قلم کریں؟

جواب: یہ سوال پیدا ہوتا تھا کہ چیچے دا مردوں کا ذکر ہے یعنی دنیا و آخرت کا پھل تو ضمیر مفرود کی کیوں راجع کی گئی تو مفسر نے اس کا جواب دیا کہ جب من قبل نے مراد دنیا میں دیے گئے پھل ہوں تو بہ کی ضمیر اس رزق کی طرف راجع ہوگی جو انہیں دنیا و آخرت میں دیے گئے یعنی جس مرزوق کی طرف راجع ہوگی لہذا جس کی طرف ضمیر مفرود راجع کرنا درست ہے۔ اور مارذقو کی طرف راجع ہونے پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد *هذا الذي رزقنا من قبل دلالت کرتا ہے۔ اس کی نظیر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ان یکن غنیماً او فقیراً فالله اولیٰ بهما ہے اب یہ مقام تو افراد ضمیر کا تقاضا کرتا تھا کیونکہ پہلے غنیماً او فقیراً میں ایک مراد ہے (جیسا کہ تردید کا قاعدہ ہے) لیکن اس کی طرف تثنیہ کی ضمیر راجع کی گئی معنی کا اعتبار کرتے ہوئے نہ کہ لفظ کا یعنی غنی اور فقیر کی جس کا اعتبار کیا گیا اسی طرح آیت کریمہ اتوبہ میں جس مرزوق کا اعتبار کرتے ہوئے ضمیر کو مفرد لایا گیا۔ اور اگر من قبل سے قبلیت فی الجنة مراد ہو تو اس صورت میں ضمیر کا مرجع رزق ہو گا۔*

سوال نمبر ۲۲۸: *فَانْ قَبِيلَ التَّشابهِ مِنَ التَّمَاثلِ فِي الصِّفَةِ الْخَ* کے ضمن میں سوال اور جواب کی توضیح و تشریح تحریر کیجئے؟

جواب: آیتہ مبارکہ میں دنیا و آخرت کے پھلوں کو تشابہ قرار دیا گیا اس پر سوال ہوا کہ تشابہ کہتے ہیں دو چیزوں کا صفت میں ایک دوسرے کی مشل ہونا تو دنیا اور آخترت کے ثبات میں

تمثیل فی الصفت نہیں جس طرح کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ جنت میں دنیا کے کھانے نہیں ہیں صرف ان کے نام ہیں۔ تو اس کا جواب یہ دیا گیا کہ دنیا اور آخرت کے پھلوں میں اگر چہ مقدار اور ذات کے میں تمثیل حاصل نہیں لیکن صورت میں تو تمثیل حاصل ہے اور اتنی بات تمثیل کے اطلاق کے لیے کافی ہے۔

سوال نمبر ۲۲۹: عورتوں کی جنت میں طہارت سے کیا مراد ہے نیز مطہرہ کی مختلف لغات سے دلائل تقلیل کریں؟

جواب: عورتوں کی پاکی سے مراد ان چیزوں سے پاک ہونا ہے جن کو حسائندگی سمجھا جاتا ہے جیسے یعنی پا طبعاً گندگی سمجھا جاتا ہے جیسے میل کچل، بری طبیعت بد خلقی وغیرہ۔

مطہرہ کی مختلف قراءتیں ہیں

(۱) مطہرات (۲) مطہرہ (بَاب تَقْعِيلَ سَيِّدِ الْمُطَهَّرَاتِ)

جس طرح کہا جاتا ہے النساء فعلن و فعلن وهن فاعلة وفاعلات وفواعل یعنی النساء کی صفت مفرد و جمیع دونوں طرح آتی ہے اور یہ دونوں (مطہرات و مطہرہ) لغات فیصلہ ہیں۔

اور شاعر کا قول

وَإِذَا الْعَذَارِيَ تَقْنَعَتْ وَاسْتَعْجَلَتْ نَصْبَ الْقَدْرِ فَمَلَتْ  
میں تَقْنَعَتْ اسْتَعْجَلَتْ اور فَمَلَتْ وَاحِدَةِ مُونَثٍ کے صیغے ہیں جن کا مرجع  
الْعَذَارِيَ ہے جو کہ جمیع ہے تو معلوم ہوا کہ مطہرہ و مطہرات دونوں فصیح لغتیں  
ہیں۔

(جمع کی ضمیر راجح کی گئی یا جمیع کی صفت لائی گئی لفظ کا اعتبار کرتے ہوئے اور  
مفرد صفت لائی گئی جملہ کی تاویل میں)

(۳) ایک قراءت میں مُطہرہ پڑھا گیا جو کہ مُطہرہ کے معنی میں ہے (یعنی

مُطہرہ کی تاء کو طاء کر کے طاء میں ادغام کر دیا گیا مُطہرہ ہو گیا)

سوال نمبر ۲۳: جنت میں کھانے اور نکاح کی ضرورت نہیں پھر وہاں رزق اور بیویاں کیوں ہوں گی؟

جواب: جنت کے کھانے اور نکاح اور تمام احوال دنیا کے کھانے، نکاح وغیرہ کی فقط بعض

صفات میں شریک ہیں (کما قال سید الیشر ملتک اللہ لاعین رأت ولا اذن

سمعت الحديث) اب ان کو دنیا کے کھانوں وغیرہ کا نام دے دیا گیا بطور استعارہ اور

تمثیل ورنہ آخرت کی نعمتوں کی تمام حقیقت میں شریک نہیں کہ اس سے وہ چیز

لازماً آئے جو دنیا کے نکاح و کھانے سے سے لازم آتی ہے۔ اور یہ بعینہ دنیا کی نعمتوں کا

فائدہ دے۔

سوال نمبر ۲۴: فقط خالدون سے یہاں کیا مراد ہے اور خلد کے حوالے سے مصنف کی

تقریب کا خلاصہ کیا ہے؟

جواب: یہاں خالدون سے مراد ائمون (ہمیشہ رہنے والے) ورنہ خلد تو لفظ کے اعتبار

سے ایک لمبی مدت ثابت رہنے کو کہتے ہیں جا ہے اس میں دوام ہو یا نہ۔ اور چونکہ خلد میں

مدت مدید کا معنی پایا جاتا ہے اس لیے چوہنے پر کھے جانے والے پھر وہ اور تمام پھر وہ کو

خوالد کہا جاتا ہے کیونکہ یہ بھی عرصہ دراز تک باقی رہتے ہیں اسی طرح انسان کے قلب کو خلد

کہتے ہیں کیونکہ یہ بھی جب تک انسان زندہ رہے باقی رہتا ہے۔ نیز اگر خلد دوام کے لیے

ہوتا تو خالدین فیہا میں ابداً کی قید لغو ہو جاتی کیونکہ خالدین سے ہی ابداً کا معنی سمجھا جاتا

ہے۔ نیز وقف مخلد (عرب طویل مدت تھہر نے کے لیے یہ محاورہ استعمال کرتے ہیں) کو اگر

بغیر دوام کے استعمال کیا جائے تو اس سے اشتراک یا مجاز لازم آئے گا اور اصل این دونوں

کی فیکر ہے اب سوال یہ پیدا ہوا کہ جب خلد میں دوام کا معنی نہیں پایا جاتا تو پھر آپ نے اور جہور مفسرین نے خالدون کی تفسیر دائیمون سے کیوں کی۔ تو مفسر نے جواب دیا کہ دوام فقط خالدون سے نہیں سمجھا جا رہا بلکہ اس پر اور کئی آیات و احادیث دلالت کرتی ہیں کہ خلد سے دوام مراد ہے۔

سوال نمبر ۲۳۲: انسانی جسم میں انفکاک کے باوجود اس کا دوام کیسے ہو گا نیز خالدون کے ساتھ خوشخبری میں کیا حکمت ہے؟

جواب: انسانی بدن متفاہ کیفیت والے اجزاء سے مرکب ہے اور اس میں تغیرات واقع ہوتے رہتے ہیں جس سے اس میں انفکاک پیدا ہو جاتا ہے اور وہ مر جاتا ہے لیکن جنت میں ان کا دوام اس طرح ہو گا کہ اللہ عز و جل ابدان کا اعادہ اس طرح فرمائے گا کہ ان کے اجزاء متفاہ کیفیت والے نہ ہوں بلکہ وہ ایک دوسرے کے مقاوم ہوں قوت میں برابر ہوں بعض بحق پر قوی نہ ہوں کہ اس سے اس کا تغیر لازم آئے اور وہ اجزاء ایک دوسرے کے ساتھ اس طرح ملے ہوں گے کہ بعض ببعض سے جدا نہ ہوں گا۔ جس طرح کہ معادن (کانوں) میں اس کا مشاہدہ کیا جاتا ہے لہذا اس عالم پر قیاس کرنا عقل کے تعصی اور بصیرت کے ضعف کی وجہ سے ہے۔

خالدون کے ساتھ خوشخبری دینے میں حکمت یہ ہے کہ بڑی بڑی لذات گھروں، کھانوں اور نکاحوں پر موقوف ہیں اور انکا قائم رہنا دوام اور ثبات سے ہوتا ہے کیونکہ بڑی سے بڑی نعمت کے بھی ہو اگر اس کے کا خوف ہو تو وہ نعمت ناپسندیدہ اور تکلیف والی ہو جاتی ہے اس وجہ سے دوام کے ساتھ ممکن ہے میں کو خوشخبری دی گئی۔ نیز اس سے بہترین مثال بیان فرمائی اس کی جو آخرت میں ان کے لیے تیار کیا گیا ہے جس کی وجہ سے بہترین انداز میں لطف انداز ہو جا سکے گا۔ نیز خلود کے وعدہ سے اس نعمت کے زوال کے

خوف کو زائل فرمایا تاکہ اس سے ان کو پتہ چل جائے کہ وہ مکال درجے کے سر دراد و حرم میں ہوں گے۔

سوال نمبر ۲۳۳: ان اللہ لا یستحی الایہ کا گذشتہ آیات سے تعلق کیا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بلند و پالا ذات کا محض وغیرہ کی مثال دینا کیسے صحیح ہوگا اس سلسلے میں مفسر کی تقریب کریں کلامِ عرب میں اس قسم کی کوئی مثال ہے تو اس کا ذکر کریں؟

جواب: پہلی آیات تمثیل کی مختلف انواع کو متفصیل ہیں تو اب اس آیت سے تمثیل کے حسن اور تمثیل کی شرط کو بیان فرمایا نیز جو تمثیل کا حق ہے اسے بیان فرمایا تمثیل کی شرط یہ ہے کہ مثلاً مثلاً لہ کے موافق ہو بڑا ہونے میں اور چھوٹا ہونے میں اسی طرح گھشا اور عمدہ ذبل و شریف ہونے میں اس میں مُعْتَقِل مثال دینے والے کا اعتبار نہیں ہوتا۔ (پہلی آیت میں یہ فرمایا گیا فلا تجعلوا اللہ اندادا اب محض کی مثال ان انداد کے لیے بیان فرمائی گئی ان کی خاست کی وجہ سے)

رہی یہ بات کہ اللہ تعالیٰ کا یہ مثال بیان فرمانا کیسے درست ہوگا حالانکہ وہ بلند و پالا ذات ہے تو اس کا جواب جس طرح کہ پہلے بھی بیان ہو چکا یہ ہے کہ تمثیل میں یہ دیکھا جاتا ہے کہ مثلاً مثلاً لہ کے موافق ہے یا نہیں اس میں مثال دینے والے کو نہیں دیکھا جاتا اس لیے کہ تمثیل کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ مثلاً لہ کا معنی واضح ہو جائے نیز وہ اس طرح واضح ہو جائے جس طرح محسوس بصر ہوتا ہے تاکہ جو چیز وہی تھی وہ عقلی ہو جائے اور وہم عقل کے مساعد ہو جائے کیونکہ وہم محسوس صور توں حکایات وغیرہ کو پسند کرتا ہے۔ اسی وجہ سے کتب الہیہ میں اکثر مثالیں بیان ہوتی ہیں اور کلامِ عرب میں حقیر چیزوں کی مثالیں دی جاتی ہیں جس طرح کہ کہا جاتا ہے کہ (اسمع من القراء) وہ بذرے سے زیادہ سنتے والا ہے۔ اعیش من الفراشة پروانے سے زیادہ عیش والا ہے اعز من البعوض (محض کے مخزے

بھی کم پایا جانے والا ہے وغیرہ)

سوال نمبر ۲۲۴: ان لا یستھی اللع کفار کے طعن کا جواب ہے وہ طعن کیا ہے اور جواب کی نوعیت کیا ہے؟

جواب: جب اللہ تعالیٰ نے منافقین کی حالت کی آگ روشن کرنے والوں اور بارش والوں کے ساتھ مثال بیان فرمائی نیز بتوں کے پچاریوں کی کمزوری اور ضعف میں مکری کے گمراہ کے ساتھ مثال بیان فرمائی اور ان کو کمی سے کم درجہ قرار دیا تو جامل کافروں طعن کیا کہ اللہ تعالیٰ اس سے بلند و بالا ہے کہ وہ مثالیں بیان فرمائے اور کمی اور مکری (جیسی حیرت خیروں) کا ذکر فرمائے اس طعن کے جواب کی نویسی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ محشر کے ساتھ ضرب المثل کو اس آدمی کی طرح ترک نہیں فرماتا جو اس کی حقارت کے پیش نظر اس سے حیاء کرتے ہوئے اس کو ترک کر دے اور رہی یہ بات کہ اللہ عز و جل بلند و بالا ہے تو اس میں کوئی شک نہیں اور ان چیزوں کی مثال دینا اس کے منافی بھی نہیں کیونکہ مثال میں مسئلہ کو نہیں دیکھا جاتا ہے۔

سوال نمبر ۲۲۵: حیاء کا الغوی اور اصطلاحی معنی ذکر کریں اور بتائیں کہ اللہ تعالیٰ کے لیے یہ فقط استعمال کرنا جائز ہے یا نہیں اگر نہیں تو پھر اس کا کیا مطلب ہو گا اس ضمن میں کچھ دیگر الفاظ سے مثالیں دیں؟

جواب: حیاء حیوہ سے مشتق ہے کیونکہ یہ اکسار ہے جو قوہ کو عارض ہو کر اس کے افعال سے دوک دیتا ہے اور اصطلاح میں انقباض النفس عن القبيح و میخافہ الذم (نفس کا حق قول یا فعل سے نہیت کے خوف سے رک جانا) اللہ تعالیٰ کے لیے یہ فقط استعمال کرنا جائز ہے لیکن اس صورت میں اس کا معنی ترک کرنا ہو گا جو کہ انقباض کو لازم ہے (جب کوئی حیاء کرے کسی کام سے تودہ اس سے رک جاتا ہے) جس طرح کہ رحمت رقت

قلبی کو کہتے ہیں لیکن جب اللہ عزوجل کے لیے یہ لفظ استعمال ہو تو اس کا معنی نسل و بہی پہنچانا ہوتا ہے کیونکہ یہ رقت قلبی کو لازم ہے اور غصب کا معنی شودان النفس (نفس کا بیجان اور جوش مارنا) ہے لیکن جب اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہو تو اس سے شوران النفس کا لازم (ناپسندیدہ بات و مضر پہنچانا) مراد ہوتا ہے اور حیاء سے انقباض جو کہ حیا کو لازم ہے مراد یعنی کی نظریہ شاعر کے اس قول میں ہے

اذا ما استحین الماء يعرض نفسه سکر عن بستت في افاء من الورد  
شاعر اونٹ اور اس کے پاس کثیر پانی کی تعریف کرتے ہوئے کہتا ہے کہ جب اونٹ پانی سے حیا کرتے ہیں یعنی پانی کو ترک کر دیتے ہیں تو وہ پانی اپنے آپ کو خود پیش کر دیتا ہے اور وہ اپنا منہ لگا کر ہونٹوں کے قریب پانی پی لیتے ہیں۔

سوال نمبر ۲۳: جب یہاں حیاء ترک کے معنی میں ہے تو پھر لفظ ترک کیوں ذکر نہیں کیا گیا؟

جواب: اس لیے کہ لفظ حیاء میں مبالغہ ہے اور اس میں تمثیل بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ اس آدمی کی طرح محشر کی ضرب المثل بیان فرمائے کو ترک نہیں کرتا جو اس سے حیاء کرتا ہے۔ دوسری احتمال آیت کریمہ میں یہ ہے کہ اس کو استعمال اس وجہ سے کیا گیا کہ کفار نے یہ کہا تھا اما یستحی رب الخ تو اس کے مقابلہ میں افظولا یستحی استعمال فرمایا۔ میا جس طرح کہ منافقین کے استہزاء کے مقابلہ میں اللہ یستہزئ فرمایا گیا۔

سوال نمبر ۲۴: ضرب المثل کے حوالے سے مفسر کی وضاحت ذکر کیجئے؟

جواب: ضرب المثل، ضرب الخاتم (میر لگانے) سے ہتا ہے۔ اور لغت میں ضرب، آلہ قتل کے استعمال کو نیز آللہ قتل کو مضر و بُر واقع کرنے کو کہتے ہیں پھر اس کا استعمال ان چیزوں میں ہونے لگا اس طرح کہ گویا کہ یہ اس میں حقیقت ہے پھر مثل بیان

کرنے کے لیے اس کا استعمال ہونے لگا۔

سوال نمبر ۲۳۸: ان یحضرت کے محل کے بارے میں ائمہ تجویکے درمیان اختلاف کی نوعیت کیا ہے نیز مثلاً ما میں مانا کونسا ہے اگر اسے زائد مانا جائے تو قرآن کریم میں زوائد کے لزوم کا کیا جواب ہوگا؟

جواب: ان یحضرت میں ان اپنے صلنی یحضرت کے ساتھ مل کر حلا مجبور ہو گا امام خلیل کے تزویک اس لیے کہ اس سے پہلے من جا رہ مفسر ہے۔ جب کہ امام سیبیہ کے نزدیک یہ منسوب ہے اس لیے کہ من کے حذف کے بعد فعل (یستحی) اس کی طرف نفس متعدد ہو رہا ہے اور اسی صورت میں یہ منسوب حلا ہو اکرتا ہے۔ مثلاً ما میں ما ابہامیہ ہے جو کہ تکڑا (مثلاً) میں ابہام کو زیادہ کرتا ہے۔ نیز اس میں عوام کو زیادہ کرتا ہے اور تکرید (متقید ہاتھ) کے راستے کو روک دیتا ہے۔ ما زائد ہے لیکن زائد سے مراد الغواہ بے کار نہیں کہونکہ قرآن کریم تمام ہدایت ہے بلکہ زائد سے مراد ہے جو معنی مرادی کے لیے وضع کیا گیا ہو بلکہ اس لیے وضع کیا گیا ہو کہ یہ اپنے غیر (دوسرے لفظ کے ساتھ مل کر) کے ساتھ نہ کوہ ہو اور اس میں قوت، مضبوطی پیدا کرے تو اس صورت میں ہدایت میں اضافہ کرتے ہیں نہ کہ یہ بے کار و لغو ہے۔ لہذا قرآن کریم میں زوائد کے استعمال پر کوئی اعتراض دار نہیں ہوتا۔

سوال نمبر ۲۳۹: بعوضۃ تجویی انتہار سے کیا واقع ہو رہا ہے تفصیل اذکر کریں؟

جواب: بعوضۃ مثلاً کا عطف بیان ہے یا یہ یحضرت کامفول ہے اور مثلاً اس سے حال واقع ہو رہا ہے۔ اور حال کو ذوالحال سے مقدم اس لیے کیا گیا کہ ذوالحال (بعوضۃ) نکرہ ہے۔ یا یہ دوں (مثلاً اور بعوضۃ) یحضرت کے مفہول ہیں اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ضرب کے دو مفہول تو نہیں آتے اس کا جواب یہ ہے کہ اس صورت

میں یہ جعل کے معنی کو ضمن میں ہو گا جو کہ متعدد بدمخول ہوتا ہے ایک قرأت میں بعوذه  
مرفوع پڑھا گیا ہے اس صورت میں یہ مبتدا کی خبر ہو گا۔ اس صورت میں مثلاً میں ممکن  
وجود کا احتمال رکھتا ہے یا تو یہ ماموصولہ ہو گا اور صدر صلی مخدوف ہو گا اور تقدیر عبارت یوں  
ہو گی ان یحضرت مثلاً الذی ہو بعوذه یا ماموصولہ ہو گا اور اس کی صفت بعوذه  
ہو گی جس کا صدر مخدوف ہے جو کہ ہی ہے۔ اور ان دونوں صورتوں میں ممکنہ مخصوص  
ہو گا بدل ہونے کی وجہ سے کہ یہ مثلاً سے بدل ہے یا یہ ماستفہامیہ ہو گا اور خود مبتدا ہو گا۔  
سوال نمبر ۲۲۰: فما فوقہا کامل کیا ہے اور فوق سے کیا مراد ہے دلائل کے ساتھ بیان  
کریں؟

جواب: فما فوقہا پر قاء عاطف ہے اور اس کا عطف یا تابعوذه پر ہے یا ما پر (جب  
کہ ما کو اسی پر اڑ دیا جائے) ما فوقہا سے مراد یا توجیہ (جسم) میں مافق ہے جس  
طرح کمپنی اور مکری یہ پھرے جامات کے اعتبار سے بڑے ہیں اب آئیہ کہ یہ کامیاب  
ہو گا کہ اللہ تعالیٰ پھر کی مثال کو بیان فرمائے ہیں فرماتا چہ جائے کہ اس چیز کو جو اس  
سے بڑی ہے یا فما فوقہا سے مراد مفہوم اور حقارت میں زیادتی ہے جس طرح کہ پھر کے پر۔  
ذکرہ دونوں احتمالوں کی دلیل یہ ہے کہ ایک معنی خیمے کی روی سے الجھ مگر گیا تو  
حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سن کہ جس  
مسلمان کو بھی کوئی کاشاچھہ جائے یا اس سے اوپر تو اس کے لیے اس کے بدالے میں ایک  
درجہ لکھ دیا جاتا ہے اور اس کی وجہ سے اس کی ایک خطا مٹا دی جاتی ہے تو اس حدیث پاک  
میں فما فوقہا سے مراد یہ بھی ہو سکتا ہے کہ جو شے تکلیف دینے میں کاشنے سے بڑی ہوئی  
ہے جس طرح کہ گز جانا دغیرہ اور فما فوقہا یہ بھی احتمال ہو سکتا ہے کہ اس سے مراد وہ حیرت  
ہو جو چھوٹا ہونے میں کاشنے سے زائد ہو لیتی زیادہ چھوٹی ہو۔ جس طرح کہ جھوٹی کا کاٹ

پہلا اور اس کی تائید سرکار دو عالم ع کے اس ارشاد سے ہوتی ہے کہ (ترجمہ) من کو جو بھی ہپنڈید وہ اس کے گناہوں کا کفارہ ہے حتیٰ کہ جیونی کا کاشابھی۔

سوال نمبر ۲۲۱: فاما الذین امنوا اللھ میں اما کے بارے میں تفصیل کیا ہے نیز اما پر فاء کو نہ ہے اور بیہاں کیسے داخل ہو ایزی بھی بتائیں کہ ان دونوں کو ملانے سے کیا بات ہے اس مقصود ہے؟

جواب: اما خوف تفصیل ہے اور م Abel اجمال کی تفصیل کرتا ہے اور جس کا آغاز اس کے ساتھ ہواں کی تائید کرتا ہے یہ شرط کے معنی کو شخص من ہوتا ہے اسی وجہ سے اس کے جواب پر فاء الالی جاتی ہے جس طرح کہ سینویہ نے کہا اما تا یہ فذ امہب کا معنی یہ ہے کہ جو کچھ بھی ہے زید جانے والا ہے یعنی اس نے ضرور جانا ہے۔ اور اس کا یہ پکا ارادہ ہے (ادرفاء میں Abel تو یہ ہے کہ جملے پر داخل ہو کیونکہ وہی جزا ہوتا ہے لیکن اس طرح حرف شرط اور فاء اکٹھے ہو جائیں گے اور اصل عرب اس کو ناپسند کرتے ہیں لہذا اس کو خبر پر داخل کر دیتے ہیں اور شرط کی جگہ مبتد الفاظا لے آتے ہیں ان دونوں کو لانے کا مقصد ایک تو مونوں کے معاملہ کو اچھا، محمود قرار دینا اور ان کے علم کو عند اللہ معتبر قرار دینا ہے۔ اور دوسرا کفار کے قول کی انتہائی نہ مرت کرتا ہے۔

سوال نمبر ۲۲۲: فاما الذین کفروا فیقولون۔ بیہاں فلا یعلمنون کی سجائے یقولون لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: اس میں حکمت یہ ہے کہ کافروں کا ماذ اراد اللہ الایہ کہنا ان کی مکمل جہالت پر واضح دلیل ہے اس لیے بطور کنایہ یقولون کا لفظ استعمال فرمایا تاکہ یہ ان کی جہالت پر دلیل کی طرح ہو جائے۔

سوال نمبر ۲۲۳: ماذا اراد اللہ اللھ الغ میں "ما" اور ذا کے بارے میں مفسر کی تقریز ذکر

کریں؟

جواب: یہ ذو وجہوں کا اجمال رکھتا ہے ایک تو یہ کہ ما استفہا میہ، ہو اور ذا الذی کے معنی میں ہو اور ذا کا مابعد (ازاد اللہ) اس کا صلہ ہو اور یہ مجموعہ (موصول اور مصلل کر) ما کی خبر ہو۔ اور دوسری وجہ یہ ہے کہ ما، ذا کے ساتھ مل کر ایک اسم بنے ای شیء کے معنی میں تو یہ مفعولیت کی بنا پر مخلأً منصوب ہو گا اور احسن بات یہ ہے کہ وجہ اول کی بنا پر مامر فوع ہو اور وجہ ثانی کی بنا پر منصوب ہوتا کہ سوال کے مطابق ہو جائے۔

سوال نمبر ۲۳۳: ارادہ کے کہتے ہیں تعریف ذکر کرنے کے بعد بتائیں کہ کیا یہ تعریف اللہ تعالیٰ کے شایان شان ہے یا نہیں اگر نہیں تو پھر اللہ تعالیٰ پر اس کا اطلاق کس اعتبار سے ہوا؟

جواب: ارادہ کی تعریف یہ ہے نزف ع النفس دلیلہا الی الفعل بحیث پحملہا علیہ (نفس کا سکھنچا اور فعل کی طرف مائل ہونا اس طرح کہ وہ نفس کو فعل پر برائیخنہ کرے) اور ارادہ کبھی اس قوت کو بھی کہہ دیتے ہیں جو نزف (اکسیٹ) کا مبدأ ہے پہلے معنی کے اعتبار سے ارادہ فعل کے ساتھ ہو گا جب کہ دوسرے معنی کے اعتبار سے ارادہ فعل سے پہلے ہو گا۔ اور جب ارادہ کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہو تو اہمیت بے نہیں ہب کے مطابق اس کا معنی یہ ہو گا کہ دو مقدور (تحت القدر) میں سے ایک کو دوسری پر ترجیح دینا اور اس کو ایک وجہ سے خاص کر دینا نہ کر دوسری وجہ سے۔ یا یہ ایسا معنی ہو گا جو اس ترجیح کو واجب کر دے گا۔

سوال نمبر ۲۳۵: یفضل بہ کثیرا ویہدی بہ کثیرا۔ اس آیت کے فہم میں بتائیے کہ (الف) اس کا حصل خوی کیا ہے (ب) مصدر کی جگہ فعل استعمال کرنے کی کیا وجہ ہے۔

(ج) دونوں گروہوں کو کثیر کہا گیا حالانکہ ایک کثیر ہو تو دوسری قلیل ہوتا ہے تفصیلی جواب مطلوب ہے؟

جواب: (الف) یفضل بہ الخ یہ ماذ اراد اللہ الخ کا جواب ہے۔ اور یہ مصدر کی

جگہ پر واقع ہے تقدیر عبارت اضلال کثیر و اهداء کثیر ہوگی۔  
(ب) تو پھر مصدر کو ہی فعل کی جگہ کیوں نہیں لایا گیا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ فعل میں حدوث اور تجدید پایا جاتا ہے۔ (دوسرانجومی احتمال یہ بھی ہے کہ پہلے دو جملوں کا بیان ہو دہ جملے جو امام کے ساتھ شروع کیے گئے)

(ج) ان دونوں گروہوں کو جو کثیر کہا گیا تو یہ ان کی ذوات کو دیکھتے ہوئے کہا گیا ہے ان کو ان کے مقابلے کے اعتبار سے کثیر نہیں کہا گیا کیونکہ جو ہدایت یافتہ ہیں وہ قلیل ہیں۔ مگر اہوں کی طرف نسبت کرتے ہوئے دوسری احتمال (ان دونوں گروہوں کو کثیر کہنے کا) یہ ہے کہ ضالیں کی بکثرت ان کی تعداد کی اعتبار سے ہو اور ہدایت یافتہ حضرات کی کثرت فعل اور شرف کے اعتبار سے ہو۔ جس طرح کہ اس شعر میں ہے

ان الکرام کثیر فی البلاد و ان قلوا کما غیرهم قل و ان کثروا  
کر بھی لوگ کثیر ہیں (فضل و شرف کے اعتبار سے) اگرچہ وہ قلیل ہیں (تعداد  
کے اعتبار سے) اور ان کے غیر (کنجوں) قلیل ہیں (شرف و فضل کے اعتبار سے) اگرچہ وہ  
کثیر ہیں (تعداد کے اعتبار سے)

سوال نمبر ۲۲۶: فاسق کا الغوی اور اصطلاحی معنی بیان کریں اور اس کے تین درجات کی  
وضاحت کریں نیز گناہ کبیرہ کا مرتكب اہلسنت کے نزدیک فاسق ہے۔ معتزلہ کا مذہب کیا  
ہے اور ان کی دلیل کیا ہے؟

جواب: فاسق کا الغوی محتی الخروج عن القصد ہے یعنی اعتدال اور صبر ایضاً مستقیم سے  
نکل جانا اور اصطلاح میں فاسق الخارج عن أمر الله بارتكاب الكبيرة (الله  
تعالیٰ کے امر سے نکلنے والا کبیرہ گناہ کا مرتكب ہو کر) کو کہتے ہیں فاسق کے تین درجے ہیں۔  
(۱) التغابی: وہ یہ ہے کہ فاسق کبیرہ گناہ کا مرتكب کبھی کبھی ہوا اور اس کبیرہ کو راستے گئے۔

(۲) لا إله أك: وہ یہ ہے کہ انسان کبیرہ گناہ کا عادی ہو جائے اور اس کی پرواہ بھی نہ کرے۔  
 (۳) لا حجود: وہ یہ ہے کہ انسان (فاسق) کبیرہ گناہ کا ارتکاب اس کو درست سمجھتے ہوئے کرے۔

معترض فاسق کو نہ مومن سمجھتے ہیں اور نہ کافر اس لیے کہ یہ ایمان و کفر کی بعض صفات میں شریک ہیں۔

مثلاً مسلمانوں کے احکام میں اس طرح شریک ہیں کہ منا کھت اور توریث ان میں مائین اسلامیں جاری ہوتی ہے ان کی نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے اور مسلمانوں کے قبرستان میں انہیں دفن کیا جاتا ہے اور کافروں کے ساتھ بعض احکام میں اس طرح شریک ہیں کہ شرکت عمل کی وجہ سے ان کی بھی نہ موت کی جاتی ہے ان کو گمراہ قرار دیا جاتا ہے اور گواہی قبول نہیں کی جاتی وغیرہ۔

سوال نمبر ۲۲: الذين ينقضون عهدا الله: اس جملے کا پہلے جملے سے کیا تعلق ہے  
 نقض کا الفوی معنی کیا ہے اور عحد توڑنے کو نقض سے کیوں تعبیر کیا گیا لفظ نقض کے ساتھ لفظ جبل کے استعمال اور اسکے ساتھ لفظ عہد کے استعمال میں کیا فرق ہے؟

جواب: یہ جملہ الفاسقین کی صفت ہے جو کہ نہ موت اور ان کے فتن کو سمجھنے کرنے کے لیے ہے نقض کا الفوی معنی فسیخ الترکیب (کسی شی کی ترکیب یعنی مرکب ہونے کو ختم کر دینا) اور یہ اصل میں رسی کے اجزاء کو متفرق کرنے کو کہتے ہیں اور ببطال عہد میں نقض کا استعمال بطور استعارہ ہوتا ہے کہ عہد کے لیے رسی کو مستعار لیا جاتا ہے کیونکہ عہد میں دو معابدوں کے درمیان ربط و تعلق ہوتا ہے۔ اگر نقض کا استعمال جبل (رسی) کے ساتھ ہو تو یہ مجاز کے لیے ترشیح ہو گی یعنی اس بات کی طرف اشارہ ہو گا کہ یہاں نقض مجاز استعمل ہے اور اگر نقض کا عہد کے ساتھ استعمال ہو تو اس سے نقض کے توانع کی طرف اشارہ ہو گا جو یہ

ہے کہ عہد ری کی طرح ہے کہ اس کے ذریعے تعاہدین کے درمیان دلیل قائم ہوتا ہے۔  
سوال نمبر ۲۲۸: عہد کیا ہوتا ہے اس کے مفہوم کی تائید میں صاحب تفسیر نے کچھ ٹھائیں ذکر کیں ان کی وضاحت کریں یہاں عہد سے کتنا عہد مراد ہے اور اللہ تعالیٰ کے تین عہد کو نے ہیں؟

جواب: العہد الموقّع عہدِ حلقہ بیان وعدہ کو کہتے ہیں اور عہد اس جز کے لیے وضع کیا گیا ہے جس کی ارعایت کرنا مناسب ہے جس طرح کو وصیت اور بیان اور دارکو عہد کہا جاتا ہے کیونکہ اس کی خلافت کی جاتی ہے اس کی طرف لوٹنے کے ساتھ اور تاریخ کو عہد کہا جاتا ہے کیونکہ اس کو یاد اور حفظ کیا جاتا ہے۔

یہاں عہد سے مراد یا تو وہ عہد ہے جو عتل سے (یعنی حکم دے کر لیا گیا لہذا آئیہ تمام کفار کو شامل ہو گی) اور عتل وہ جھٹ ہے جو اللہ تعالیٰ کے بندوں پر قائم ہے اور اللہ تعالیٰ کی توحید اس کے واجب الوجود ہونے اور اس کے رسول ﷺ کی صداقت پر دلالت کرتی ہے (وَعَلَيْهِ نَزَلَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَأَشْهَدَ هُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ) یادہ عہد مراد ہے جو رسولوں سے لیا گیا یعنی رسولوں کو پیغام کرامتوں سے کہ جب ان کی طرف کوئی رسول جس کی تحدیت مجوزات سے کی گئی ہو تشریف لائے تو اس کی تحدیت کر داوز اسکی ابیاع کرو اور اس کے محابلے کو نہ چھپاؤ اور اس کے حکم کی خلافت نہ کرو۔ (وَاللَّهُ أَشَارَ بِقَوْلِهِ وَأَذَّخَ اللَّهُ مِهْنًا قِ الظَّالِمِينَ أَوْ تَوَالِي الْكِتَابِ) اللہ تعالیٰ کے تین عہد ہیں۔

(۱) وَهُمْ جُو اس نے تمام ذریعہ آدم علیہ السلام سے لیا کہ وہ دین کو قائم کریں اور اس کا اقرار کریں۔

(۲) وَهُمْ جُو اس نے انبیاء کرام علیہم السلام سے لیا کہ وہ دین کو قائم کریں اور اس میں متفرق نہ ہوں۔

(۳) وہ مہد جو اس نے علامہ سے لیا کہ وہ حق کو بیان کریں اس کو چھپا میں نہیں۔

سوال نمبر ۲۳۹: من بعد میثاق: میں کس کو نہیں ہے اور میثاق کا کیا مطلب ہے؟

جواب: اس میں من ابتدائی ہے (کیونکہ ابتدائے نقش، میثاق کے بعد تھی) اور میثاق اس چیز کا نام ہے جس کے ذریعے وفاہ (اسحاق) پیدا ہو (اور آہت میں میثاق سے مراد یا تو وہ ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے اپنے عہد کو پختہ فرمایا میجرات اور کتب کے ذریعے یاد ہے جسے لوگوں نے پختہ کیا التراجم اور قیوں کے ساتھ اور یہ بھی احتمال ہے کہ یہ مصدر کے معنی میں ہو۔

سوال نمبر ۲۵۰: اللہ تعالیٰ نے کس وصل کا حکم دیا جسے کافر لوگ کا نہ ہے ہیں اس وصل کی وضاحت کریں اور لفظ امر کے ملے میں مفسر کی تقریب کر کر کریں؟

جواب: قطع وصل بے مراد ہر وہ قطع ہے جس سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے جس طرح کہ قطع رحم موسین کی دوستی و مرد سے اعراض انہیاء کرام علیہم السلام کے درمیان فرق کرنا (ماننے کے اعتبار سے) اور کتب میں ماننے کے اعتبار سے فرق کرنا، فرض جماعتوں کو چھوڑنا (جیسے ملوہ جمع) وغیرہ الامر ہیو القول الطالب لل فعل امر وہ قول ہے جو فعل کو طلب کرنے والا ہو بعض نے کہا کہ اس کے ساتھ علوبھی پایا جائے یعنی امر حقیقتاً بلند ہو بعض نے کہا کہ اس کے ساتھ استعلاء پایا جائے یعنی اگرچہ آمر بلند نہ ہو لیکن اپنے آپ کو بلند سمجھ کر فعل طلب کرے اور اسی نام سے وہ امر بھی موسوم ہے جو امور کا واحد ہے جس طرح مخصوص بے مصدر کے ساتھ موسوم ہوتا ہے کیونکہ محل یا شان بھی ان چیزوں میں ہے تھے جس کا حکم دیا جائے چونکہ اس میں طلب فعل کا معنی پایا جاتا ہے اسی وجہ سے ماموریہ کو امر کہہ دیتے ہیں مخصوص کا اس مصدر کے ساتھ نام درکھتے ہوئے۔

سوال نمبر ۲۵۱: فساد فی الارض سے کیا مراد ہے اور ان لوگوں کو کس قسم کے خسارے کا سامنا کرنا پڑتا ہے؟

جواب: اس سے مراد ایمان سے روکنا، حق کا نہ اق از انا اور اس دصل کو قطع کرنا ہے جس سے عالم کا نظام اور اسکی صلاح قائم ہے۔ ان لوگوں نے تنسان اخایا کہ عقل کو غور و فکر کرنے سے محمل رکھا اور اس چیز کو حاصل نہ کیا جو ابدی حیوہ کا انبیل فائدہ دیتی اور آیات پر ایمان لانے ان کے حقائق میں غور و فکر کرنے اور اس کے انوار سے حصہ حاصل کرنے کی بجائے انہوں نے آیات کریمہ کا انکار کیا اور اس میں طعن کیا۔ اور وفقاء کے بدلے میں تفضل صلاح کے بدلے لفڑا اور ثواب کے بدلے میں عقاب مول لیا۔

سوال نمبر ۲۵۲: اتکفرون کی بجائے کیف تکفرون لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: کیف تکفرون میں اس حالت کی خبر طلب کی جا رہی ہے جس پر کفر واقع ہوا کیونکہ کیف حالت کے بارے میں سوال کے لیے وضع کیا گیا ہے۔ اور کفر کے انکار میں اتکفرون سے زیادہ بیخ اور زیادہ توہی ہے کیونکہ یہ اس دعویٰ کی طرح ہے جس کے ساتھ دلیل بھی ہو نہیں اس کے بعد وکیتم اصواتا اللع بعد میں حال آ رہا ہے اس کے زیادہ موافق ہے کہ وہ بھی حالت ہے اور یہ کیف بھی حالت کی خبر کی طلب کے لیے ہے۔

سوال نمبر ۲۵۳: وکیتم امواتا سے ثم الیہ ترجعون تک حیات و موت کے مراحل ذکر ہیں۔ ان کی وضاحت کیجئے اور بتائیے کہ ان مراحل کا ذکر کرنے کا کیا مقصد ہے اور ان لوگوں کو کس بات کی طرف متوجہ کیا جا رہا ہے؟

جواب: وکیتم امواتا پہلے تم ایسے اجسام تھے جن میں حیوہ نہ تھی، عناصر، اغذیہ، اخلاط، نطفے اور گوشت کے لفڑے تھے بعض تمام الاعضاء اور بعض غیر تمام الاعضاء فا حالیاً کم پھر تمہیں زندہ کیا ارداخ کی تخلیق کر کے اور ارداخ کو تم میں پھونک کر شم یعنیتکم پھر تمہیں موت دے گا جب تمہاری اہتمی پوری ہو جائیں گی تم یعنیتکم پھر تمہیں زندہ فرمائے گا اٹھانے اور پھیلانے کے ساتھو جس دن صور پھونکا جائے گا یا قبر میں سوال کے لیے اٹھانے جاؤ گے۔

فِمَا لَيْسَ بِتَرْجِعَةٍ مَهْرَمٌ اسْيَ کی طرف لوٹائے جاؤ گے حشر کے بعد تو وہ تمیں تمہارے اعمال کی جزا و دے گا یا تم قبروں سے اس کی طرف اٹھائے جاؤ گے حساب کے لیے۔ ان مراحل کو ذکر فرمایا کہ اس بات پر تفہیہ فرمائی کہ اللہ تعالیٰ جب ان کو اولاد از نہ فرمانے پر قادر ہے تو دوبارہ بھی ان کو زندہ فرمائے پر قادر ہے کیونکہ ابتدائے خلق احادیث سے زیادہ آسان تمیں۔ نیز اس کا (ان مراحل کو ذکر کرنے کا) مقصد یہ ہے کہ جب تم اپنی حالت کو جانتے ہو تو پھر تمہارا کفر قابل تجہب ہے۔

سوال نمبر ۲۵۲: موت کو نعمت شمار کیا گیا اس کی کیا وجہ ہے نیز کیف تکفرون کے عالمین کے سلسلے میں کتنے اور کون کو نے اتوال ہیں۔

جواب: چونکہ موت حیات ٹانیہ جو کہ حیات حقیقی ہے اسکی طرف ہنچتے کا ذریحہ ہے اس لیے اسے نعمت شمار کیا گیا۔ کیف تکفرون کے عالمین کے سلسلے میں ایک قول تو یہ ہے کہ یہ خطاب کافروں سے ہے۔ دوسرا قول یہ ہے کہ یہ موننوں اور کافروں دونوں سے خطاب ہو۔ (موننوں سے خطاب کا مقصد ان سے صدور کفر کو بعد قرار دینا ہے)

سوال نمبر ۲۵۵: مفتر نے موت و حیات کی وضاحت کس انداز میں کی نیز اللہ تعالیٰ کے حیات سے موصوف ہونے کا کیا تفہیم ہے؟

جواب: حیات اصل میں قوت حسارة کو کہتے ہیں یا اس چیز کو کہتے ہیں جو اس قوت کا تقاضا کرے لیکن اس کا استعمال مجاز آن صورتوں میں ہوتا ہے کہ حیوان کو حیوان کہتے ہیں تو اس سے مراد قوت نامیہ (بڑھے والی قوت) ہوتی ہے کیونکہ یہ قوت قوت حسارة کے اوائل مقدرات میں سے ہے۔ نیز انسان کے فضائل میں بھی حیات کا استعمال مجازا ہوتا ہے جس طرح کریم، علی، ایمان وغیرہ تو یہ اس حیثیت سے استعمال ہوتا ہے کہ یہ فضائل اس قوت حسارة یعنی حیات کا کمال اور عالمیت ہے۔

موت حیات کے مقابل ہے اور اس کا اطلاق ہر اس چیز پر ہوتا ہے جو موت کے مقابل ہو ہر مرتبہ میں (یعنی چاہیے وہ حقیقت میں مستعمل ہو یا مجاز میں بہر صورت وہ حیات کی مقابل ہو گی) حقیقت میں موت کے استعمال کی مثال اللہ عز و جل کا ارشاد قل اللہ یصییکم ثم یعیتکم ہے اور مجاز میں استعمال کی مثال قوله تعالیٰ اعلموا ان اللہ یحیی الارض بعد موتها اور او من کان میتا فاحیینا و جعلنا له نورا یمشی به فی الناس یہ۔

جب اللہ تعالیٰ کی ذات حیات سے متصف ہو تو اس سے مراد یہ ہوتا ہے کہ اللہ عز و جل کا علم و قدرت سے متصف ہونا سمجھ ہے کیونکہ یہ اتصاف اس قوت (قوت حاسہ) کو لازم ہے۔ یا اس صورت میں ایسا معنی مراد ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور اس علم و قدرت کا تقاضا کرتا ہے تو یہ دو ہوں صورتیں بطور استعارہ (مجاز) ہوں گی۔

سوال نمبر ۲۵۶: هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميـعاً: میں بیان کی گئی نعمت کا پہلی آیت میں مذکورہ نعمت سے کس قسم کا تعلق ہے اور لکم کی لام سے کیا مسئلہ ثابت ہو رہا ہے؟

جواب: اس کا تعلق اس طرح ہے کہ پہلی نعمت یہ تھی کہ ان کی تخلیق اس حال میں ہو کہ وہ زندہ ہوں اور قدرت رکھنے والے ہوں (اور یہ احیاء بھی بار بار ہے) اور اس نعمت میں اس چیز کی تخلیق کا ذکر ہے جس پر اگئی بقاہ کا دار و مدار ہے اور اس سے ان کی معاشی ضروریات مکمل ہوتی ہیں۔ لکم کی لام سے یہ مسئلہ ثابت ہو رہا ہے کہ تمام اشیاء جو فرع مند ہیں وہ مباح ہیں۔

سوال نمبر ۲۵۷: کیا مغرا اشیاء بھی مباح ہیں جب کہ آیت کے اطلاق سے بھی معلوم ہوتا ہے اس کا کیا جواب ہے؟

جواب: مضر اشیاء مباح نہیں کیونکہ لکم میں لام تعیین اور انفع کا ہے یعنی تمہارے نفع کے لیے پیدا فرما یا جو کچھ میں میں ہے۔ لہذا اشیاء نافعہ تو مباح ہوں گی جب کہ اشیاء نفعانہ اس سے خارج ہوں گی۔

سوال نمبر ۲۵۸: استواہ کالغوی اور اصطلاحی معنی ذکر کریں اور بتائیں کہ یہاں کیا معنی مناسب ہے اور کیوں؟

جواب: استواہ کالغوی معنی طلب السواء (سواء، برابری، سیدھا پن کو طلب کرنا) ہے اور العدل فی الوصول الی المطلوب (مطلوب و مقصود تک پہنچنے میں میانہ روی اختیار کرنا) کو کہتے ہیں اور اصطلاح میں استواہ اعادل کو کہتے ہیں کیونکہ اس میں بھی اجزاء کو برابر کھا جاتا ہے۔ بعض نے کہا یہاں یہ معنی ہو گا کہ وہ والی اور مالک ہوا۔ لیکن یہاں قصد الذیہا بارادتہ ((اس نے نماء کا قصد فرمایا اپنے ارادے سے) کو الامعنى زیادہ مناسب ہے اس کی چند وجہیں ہیں۔

(۱) یہ لغوی معنی کے زیادہ موافق ہے اس لیے کالغوی معنی طلب السواء ہے جس میں ارادے کے ساتھ موافقت ہے جب کہ استواہ اور ملک کی ارادہ کے ساتھ مناسب نہیں۔

(۲) یہاں استوی کا صلہ الی ہے جس کی وجہ سے زیادہ مناسب یہ ہے کہ اس کا معنی ارادے والا لیا جائے کیونکہ ارادہ کا صلہ بھی الی آتا ہے۔

(۳) اس کے بعد فیسوہن ہے جس پر فاء داخل ہے اس سے یہ معلوم ہوا کہ تسویہ کا ترتیب استواہ پر ہے اور یہ بات تقاضا کرتی ہے کہ تسویہ استواہ سے متأخر ہو اور تسویہ کا ارادے سے متأخر ہونا تو ظاہر ہے بخلاف استیلاء کے لہذا اول معنی زیادہ موافق ہے۔ (یہ بطور استعارہ ہے) رہی بات اصطلاحی معنی کی توجیب

استوام کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہو تو اصطلاحی معنی اعتدال مراد نہیں لے سکتے

کیونکہ یہ جسم کی صفت ہے اور اللہ عزوجل اس سے پاک ہے۔

سوال نمبر ۲۵۹: ساء سے کیا مراد ہے اور کیا تم استوکھ میں ثم تراثی کے لیے ہے اگر یہ صورت ہے تو پھر والارض بعد ذلك دحها کا مفہوم کیا ہو گا؟

جواب: السماء سے اجرام علویہ (وہ اجسام جو بلندی والی جہت میں ہیں) مراد ہیں یا اس سے بلندی کی بجهات مراد ہیں۔ ثم تراثی فی الوقت کے لیے نہیں کیونکہ اس صورت میں یہ والارض بعد ذلك دحها کے ظاہر کے مخالف ہو گا کیونکہ یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ زمین کا بچھانا (جو کہ اس چیز کی تخلیق سے مقدم ہے جو زمین کے اندر ہے) خلق ساء سے متاخر ہے جب کہ ثم تراثی للوقت کے لیے ماننے کی صورت میں دح والارض کا خلق ساء سے مقدم ہونا لازم آتا ہے لہذا یہاں ثم زمین و آسمان کی خلقت کے تفاوت کے لیے ہے اور اس بات پر دلالت کرنے کے لیے کہا ہے کہ زمین کے پیدا کرنے کو زمین کے پیدا کرنے پر فضیلت حاصل ہے۔ لہذا تم تراثی فی الرتبہ کے لیے ہو گا لیکن الارض سے پہلے دوسرے فعل مقدر مانا جائے جیسے تعریف الارض و تدبیر امرها اور دح اس کو مستانہ (نیا جملہ) قرار دیا جائے تو ثم تراثی وقت کے لیے ہو سکتا ہے۔ (لیکن بہر حال خلاف ظاہر لازم آتا ہے)

سوال نمبر ۲۶۰: فسونہن میں ہن ضمیر کا مرجع کیا ہے اور اگر السماء ہے تو یہ ضمیر جمع کیوں لائی گئی؟

جواب: اگر السماء کی تغیر اجرام کے ساتھ کی جائے تو ضمیر کا مرجع السماء ہو گا کیونکہ یہ جمع ہے یا جمع کے معنی میں ہے۔ اور اگر السماء کی تغیر اجرام سے نہ کی جائے بلکہ اس سے جہت علویہ مراد ہو تو ہن ضمیر بہم ہو گی (جس کا مرجع نہیں ہو گا) اور اس کی تغیر اس کا مابعد

(سبع سموت) کرے گا جس طرح ربہ و جلا میں ہ فیض نہیں ہے جس کا کوئی مرتع نہیں اور اسکی تفسیر مابعد (و جلا) کر رہا ہے۔

سوال نمبر ۲۶۱: علم ہیئت کے مطابق نوآسمان ہیں جب کہ قرآن مجید میں سات کا ذکر ہے آپ اس کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟

جواب: ہمیں بات تو یہ ہے کہ علم ہیئت والوں کے نوآسمان والے قول میں شکوہ و شہادت ہیں اور اگر اسے (نوآسمان) صحیح مان بھی لیا جائے تو آیت میں سات سے تراویذ کی نہیں تیسرا جواب یہ ہے کہ جب سات آسمان کے ساتھ عرش و کرسی کو ملا دیا جائے تو پھر کوئی اختلاف باقی نہیں رہتا۔

سوال نمبر ۲۶۲: وہو بکل شئی علیم کو مفسر علیہ الرحمۃ نے تعلیل قرار دے کر تفصیلی بحث کی ہے آپ اسے اس انداز میں ذکر کریں کہ مفسر کا مطلب بالکل واضح طور پر سامنے آجائے؟

جواب: یہ آیت ماقبل کی تعلیل اس طرح ہے کہ گویا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، کیونکہ وہ تمام اشیاء کی حقیقت کا عالم ہے تو اس نے جو کچھ بھی پیدا فرمایا اسے اکمل طریقے اور اتفاق وجوہ پر پیدا فرمایا کیونکہ جس کا فعل اس عجیب طریقے اور عمدہ ترتیب پر ہو تو وہ علیم ہوتا ہے اس لیے کہ افعال کو مغبوط کرنا اور ان کو بہترین صورت میں پیدا فرمائیا یہ عالم، حکیم اور رحم میں متصور ہو سکتا ہے (نیز یہاں سے اس بات کو بھی زائل فرمایا دیا گیا جو کفار کے سینوں میں لکھتی تھی کہ بدن جب ٹوٹ پھوٹ جائیں گے اور منتشر ہو جائیں گے تو دوبارہ ہر بدن کے اجزاء کو کس طرح جمع کیا جا سکتا ہے اس طرح کہ کوئی جزو رہ نہ جائے اور دوسرا کوئی جزو اس سے مل نہ جائے جو اس کے ساتھ پہلے نہ تھا) تو جب وہ علیم ہے تو اس کے لیے یہ ناممکن نہیں۔

سوال نمبر ۲۶۳: وَإِذْ قَالَ رَبُّ الْخَمْرِ نَعْتَ كَمْبَيَانَ ہے ہمیں دُعْتَیں کون ہی یہ نیز

اُن نعمت (نعمت ہالٹ) کی وضاحت کریں؟

جواب: پہلی نعمت ایجاد کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا اور زندہ رکھا دوسرا نعمت ان چیزوں کو پیدا فرماتا ہے جو زمین میں ہیں اور تیسرا نعمت اول الائچیاء علیہم السلام کو پیدا فرماتا اور ان کو عزت دیتا ہے کہ آپ کو اور آپ کی ذریت کو ملائکہ سے افضل قرار دیا نیز تمام طلقوت پر شرف بخشنا۔

حوال نمبر ۲۶۷: لفظ اذ کے حوالے سے مفسر کی بحث اور اس میں اعتراض و جواب کی وضاحت کریں؟

جواب: اذ ظرف زمان ہے نسبت ماضیہ کے زمان کے لیے وضع کیا گیا ہے۔ لیکن کبھی یہ مستقبل کے لیے بھی آ جاتا ہے جس طرح کہ اذ نسبت مستقبلہ کے زمان کے لیے وضع کیا گیا ہے اور کبھی یہ غیر نسبت مستقبلہ میں بھی استعمال ہوتا ہے اسی وجہ سے ان کی اضافت جملوں کی طرف ہوتی ہے۔ جس طرح کہ جیسے جو کہ مکان کے لیے ہے اس کی اضافت بھی جملوں کی طرف ہوتی ہے اور اذ اور اذ ایزوں موصولات کے ساتھ مشابہ ہونے کی وجہ سے میں ہیں اور یہ دونوں تعییل (علت بیان کرنے کے لیے) اور مجازات (ایک دوسرے کو بدل دینے) کے لیے مستعمل ہیں اور یہ دونوں ہمیشہ کلام مخصوص ہوتے ہیں ظرفیت کی بنا پر کیونکہ یہ ظرف غیر منصرف ہیں۔

اعتراض: آپ نے کہا کہ اذ اور اذ ایزا ہمیشہ ظرفیت کی بنا پر مخصوص مخلّا ہوتے ہیں لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ کے ارشادو اذکر اخا عاد اذ انذر قومہ الایہ وغیرہ میں تو یہیں ہو سکتا کہ یہ اذکر کا معنی ہو کیونکہ ذکر کا زمانہ اندرا کا زمانہ نہیں بلکہ اذ مفعول بہے بدل ہے لہذا یہ مفعول بہا و اذ کہ ظرفیت کی بنا پر مخصوص۔

جواب: اصل میں اذکر الحادث اذکان کذ اقہا پھر حادث کو حذف کر دیا گیا اور

ظرف اذ کو اس کے قائم مقام کر دیا گیا اور اس کا عامل آیت کریمہ میں قالوا یا اذ کر ہو  
کیونکہ اذ قرآن کریم میں اذ کر کا معمول ہو کر کثیر مقامات پر آیا ہے یا اس کا عامل مضر ہو  
جس پر وہی آیت کا مضمون دلالت کرتا ہے جیسے بد آخلاق کم اذ قال

سوال نمبر ۲۶۵: لفظ ملائکت کی اصل اور اس کا بنیادی معنی بیان کریں نیز ملائکہ کو ملائکہ کیوں کہتے ہیں؟

جواب: ملائکت ملائک کی جمع ہے جس طرح کہ شمائیل شمائل کی جمع ہے اور اس میں  
تاء جمع کی تائیث کے لیے ہے اور ملائک سے مقلوب ہے جس کا معنی الرسلت ہے اور ملائک  
کو بھی ملائکہ اس لیے کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ اور لوگوں کے درمیان واسطے ہیں لہذا یہ رسول  
اللہ ہوئے یا لوگوں کی طرف پیغام رسان کی طرح ہوئے۔

سوال نمبر ۲۶۶: ملائکہ کی حقیقت میں اختلاف اور مختلف اقوال کی وضاحت مطلوب ہے نیز  
یہ بتائیں کہ ملائکت کو کون و قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے؟

جواب: عقلاً کا ملائکہ کی حقیقت میں اختلاف ہے لیکن اس بارے میں سب کا اتفاق ہے کہ  
یہ ایسی ذوات ہیں جو موجود ہیں اور اپنی ذاتوں کے ساتھ قائم ہیں۔ تو اکثر مسلمانوں کا  
نظر یہ ہے کہ یہ ایسے اجسام ہیں جو لطیف (غیر کثیف) ہیں اور مختلف شکلیں بد لئے پر قادر  
ہیں کیونکہ انبیاء کرام علیہم السلام انہیں مختلف شکلوں میں دیکھتے تھے۔

نصاریٰ کا ایک قول یہ ہے کہ یہ ایسے نفوس ہیں جو فضیلت رکھتے ہیں بشر ہیں اور  
بدنوں سے جدا ہونے والے ہیں جب کہ حکماء کا یہ مگان ہے کہ یہ ایسے جواہر ہیں جو بادوں سے  
خالی ہیں اور فی الحقیقت نفس ناطقہ کے مخالف ہیں۔ ملائکہ کی ایک قسم یہ بیان کی گئی ہے کہ ان  
کی ایسی حالت ہے کہ ہر وقت حق تعالیٰ کی ذات مقدسہ میں مشہک و مستقر رہتے ہیں اور  
غیر سے اعراض کیے ہوئے ہیں اور علیپوں ہیں (ملائکہ کی قسم کا نام ہے) اور ان کو ملائکہ

مقریں بھی کہا جاتا ہے۔ اور دوسری قوم وہ ہے جو آسمان سے لے کر زمین تک تقدیر کے مطابق ایمور کی تدبیر کرتی ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی نافرمانی نہیں کرتے اور انہیں جو حکم دیا جاتا ہے اسے بجالاتے ہیں اور انہیں مدبرات امر کہا جاتا ہے پھر ان میں سے بھی بعض سماویہ ہیں اور بعض ارضیہ۔

سوال نمبر ۲۶: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ اللَّغْ مِنْ مَقْولٍ لَهُ فَرَشَّتُوْنَ كَمْ بَارٍ مِنْ مَفْسُرٍ كَيْ تَقْرِيْقَلْ كَرِيْسِ؟

جواب: مقول لفڑتے تمام کے تمام تھے بعض نے کہا کہ یہ ملائکۃ الارض تھا اور بعض نے کہا کہ ابلیس اور اس کے ساتھی تھے جو جنوں کے ساتھ جنگ میں مصروف تھے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو پہلے زمین میں خھیرایا تو انہوں نے فساد کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف ابلیس کو ملائکۃ کے ایک لشکر میں بھیجا تو انہوں نے جنوں کو تباہ و بر باد کر دیا اور جزاً اور پیاروں میں منتشر کر دیا۔

سوال نمبر ۲۶۸: لفظ جا عمل کے حوالے سے مفسر علیہ الرحمۃ نے کیا توضیح کی ہے؟

جواب: جا عمل، جعل سے بناتے ہیں جس کے دو مفعول ہوتے ہیں اور یہاں اس کے دو مفعول فی الارض اور خلیفۃ ہیں اور ان دونوں میں اس نے عمل کیا کیونکہ جا عمل مستقبل کے معنی میں ہے اور مندا الیہ (انسی) پر اس کا اعتماد ہے اور یہ بھی جائز ہے کہ جا عمل، خالق کے معنی میں ہو۔

سوال نمبر ۲۶۹: خلیفہ کے کہتے ہیں یہاں خلیفہ سے کون مراد ہے اور اللہ تعالیٰ نے خلیفہ کیوں بنایا جب کہ وہ محتاج نہیں ہے؟

جواب: خلیفہ اسے کہتے ہیں جو غیر کے پیچے آ کر اس کا قائم مقام ہو اور خلیفہ میں ہاء گول (اء) مبالغہ کے لیے ہے اور اس سے مراد حضرت آدم علیہ السلام ہیں کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی

زمین میں اس کے خلیفہ تھے اور اسی طرح ہر نبی کو اللہ تعالیٰ نے زمین کی تعمیر اور لوگوں کی سیاست میں خلیفہ بنایا نیز لوگوں کے نفوس کی تجھیں اور ان میں اللہ تعالیٰ کے حکم کے خلاف کے لیے انہیں خلیفہ بنایا گیا اللہ تعالیٰ کو اپنا قائم مقام و نائب بنانے کے حاجت نہیں اللہ تعالیٰ نے اپنا نائب صرف اسی لیے بنایا کہ جن پر انہیں خلیفہ مقرر کیا گیا وہ اللہ تعالیٰ کے فیض اور اس کے امر کو (بغیر واسطہ کے) لینے سے قاصر تھے۔

سوال نمبر ۲۷: خلافت کے خواہ سے انسانوں میں انبیاء کرام علیہم السلام کے مقام کی عظمت ذکر کریں؟

جواب: کسی فرشتے کو نبی نہیں بنایا گیا بلکہ اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا: (ترجمہ) اگر ہم کسی فرشتے کو نبی بناتے تو اسے بھی مرد بناتے اور انبیاء کرام علیہم السلام کی قوت جب فاقہ ہو جاتی ہے اور ان کی روشنی اتنی مشتعل ہو جاتی ہے کہ قریب ہے کہ تیل روشن ہو جائے اگرچہ اسے آگ نہ چھوئے تو اللہ عزوجل نے ان کی طرف فرشتے بھیجے اور ان میں سے جو اعلیٰ رتبہ تھے ان سے اللہ تعالیٰ نے بغیر واسطہ کے کلام فرمایا جس طرح کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام سے میقات میں اور حضور اکرم ﷺ سے لیلۃ المراءج میں کلام فرمایا۔

سوال نمبر ۲۸: اگر خلیفہ ایک سے زیادہ ہیں تو خلیفہ مفرد لانے کی کیا وجہ ہے؟

جواب: خلیفہ ایک سے زائد ہیں لیکن یہ لفظ مفرد اس لیے لایا گیا کہ حضرت آدم علیہ السلام کے ذکر کی وجہ سے آپ کی اولاد کے ذکر سے استفادہ حاصل ہو گیا جس طرح کہ قبیلہ کے باپ کا نام لینے سے قبیلہ کے نام کی ضرورت نہیں رہتی جس طرح مضرہا شم وغیرہ میا یہاں یہ تاویل ہو گی من یغلفکم (جو تمہارا خلیفہ بنے گا) ایا خلقا یغلفاکم (اسکی تخلوق بنانے والا ہوں جو تمہاری خلیفہ ہو گی) تو ان صورتوں میں من معناب جمع ہے اور خلق بھی اسی جمع ہے۔ لہذا تمام خلفاء (انبیاء کرام) اس میں داخل ہو گئے۔

سوال نمبر ۲۲: اللہ تعالیٰ نے تخلیق خلیفہ کے سلسلے میں فرشتوں کو کیوں مخاطب فرمایا ان کے سامنے اس بات کو ذکر کرنیکی کیا وجہ ہے؟

جواب: فرشتوں سے خطاب میں مقصود فرشتوں کو مشورہ لینے کی تعلیم دینا اور اس مجموع (حضرت آدم علیہ السلام) کی شان کی عظمت بیان کرنا تھا اس طرح کہ اس کے وجود کی خوبی عالم ملکوت کے ساتھیں کو دی اور ان کو پیدا فرمانے سے پہلے ہی خلیفہ کا لقب دینا اور ان کی فضیلت کو ظاہر کرنا جو فضیلت راجح تھی اس پر جو اس میں معاہد تھے۔ فرشتوں کے بواں اور اللہ عزوجل کے جواب کی صورت میں نیز یہ بات بتانا تھی کہ جس چیز میں خیر غالب ہو، حکمت اس کو ایجاد کرنے کا تقاضا کرتی ہے کیونکہ خیر کشیر کو شر قلیل کی وجہ سے ترک کرنا یہ بھی شر کشیر ہے اور اس کے علاوہ اور بھی بہت سی وجہوں ہیں۔

سوال نمبر ۲۳: تخلیق سے پہلے خلیفہ قرار دینا کیسے درست ہو گا؟

جواب: جس طرح کہ سوال نمبر ۲۲ میں تفصیل اتم کو رہ ہے کہ ان کی فضیلت کو ظاہر کرنا جو راجح ہے۔

سوال نمبر ۲۴: کیا فرشتوں کا اتجاع فیہا کہنا اللہ تعالیٰ پر اعتراض اور حضرت آدم علیہ السلام کی غیبت نہیں؟ اگر نہیں تو اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: یہ اللہ تعالیٰ پر اعتراض اور حضرت آدم علیہ السلام کی غیبت نہیں بلکہ یہ تجھ بکے طور پر تھا کہ زمین کی اصلاح اور اس کی تعمیر کے لیے ان کو خلیفہ بنایا جائے گا جو فساد کریں گے یا یہ کمال طاعت کی جگہ اہل معصیت کو خلیفہ بنایا جا رہا ہے نیز جو حکمت ان پر مخفی تھی وہ اس کا کشف چاہتے تھے نیز اس بات کی خبر طلب کرنا چاہتے تھے جو ان کی راہنمائی کرے اور ان کے شہر کو زائل کر دے جس طرح اپنے معلم ہے اس چیز کے بارے میں سوال کرتے ہے جو اس کے دل میں کھلتے۔

سوال نمبر ۵: فرشتے معصوم ہیں اور انہوں نے مخفظن کی بنیاد پر آدم علیہ السلام پر طعن کیا جب کہ یہ عصمت کے خلاف ہے حشویہ فرقہ کے اس اعتراض کا کیا جواب ہے۔ فرشتوں کو کیسے معلوم ہوا کہ یہ خون بہائیں گے اور فساد کریں گے؟

جواب: حشویہ فرقہ نے یہ کہا تھا کہ فرشتوں نے مخفظن کیا تھیں سے یہ کہا کہ مفسد فیہا و یسفک الدماء اس لیے کہ ان کو غیب کی خبر نہیں تھی۔ لہذا یہ غیبت ہوئی تو اس سے فرشتوں کا غیر مخصوص ہوتا ثابت ہو گیا۔ تو مفسر علیہ الرحمۃ نے اس کا جواب دیا کہ انہوں نے مخفظن، تھیں سے یہ بات نہیں کہی تھی بلکہ یا تو اللہ تعالیٰ نے انہیں اس کی خبر عطا فرمائی تھی انہوں نے لوح حفظ سے اسے دیکھ لیا تھا یا ایا ان کے دلوں میں یہ بات پختہ تھی کہ مخصوص ہم ہی ہیں اس سے انہوں نے استباط کیا تھا یا تلقین (جن و انس) میں سے ایک کو دمرے پر قیاس کر لیا تھا کیونکہ یہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ جنوں نے زمین میں فساد کیا تھا۔

سوال نمبر ۶: لفظ سفك، سبک، سفع اور شن میں کیا فرق ہے؟

جواب: یہ تمام الفاظ صب (انڈیلنا) کی انواع و اقسام ہیں البتہ سفك خون اور آنسوؤں کے بہانے میں استعمال ہوتا ہے اور سبک پھلانے ہوئے جواہر میں اور سفع اور پر سے پتھر کی طرف بہانے میں اور شن مشکیزے وغیرہ کے منہ سے بہانے میں مستعمل ہے۔ سن بھی اسی طرح ہے۔

سوال نمبر ۷: نحن نسبح بحمدك اللہ کے حوالے سے مفسر علیہ الرحمۃ کی تفصیلی آنکھوں ذکر کریں؟

جواب: یہ جملہ حال ہے جو ماقبل اشکال کی وجہ کو پختہ کرنے والا ہے جس طرح کہا جاتا ہے ترجمہ: کیا تو اپنے دشمنوں پر احسان کرتا ہے حالانکہ میں تیرا دوست ہوں اور نحتاج بھی ہوں اور آیت کا معنی یہ ہے کہ کیا تو گہنگاروں کو خلیفہ بنائے گا حالانکہ ہم مخصوص ہیں اور خلافت

کے زیادہ حقدار ہیں اور اس سے مقصود اس چیز کے ہمارے میں استفسار تھا جس نے انسانوں کو خلیفہ بنانے میں فرشتوں پر ترجیح دی حالانکہ یہ خلافت فرشتوں کو دی جانی متوقع تھی اور تکمیر اور تفاخر نہ تھا گویا کہ انہوں نے نے یہ جان لیا کہ مجموع (انسان) تین قوتوں والا ہے جس پر اس کے امر کا دار و مدار ہے۔ وہ قوت شہویہ اور غضبیہ ہے جو فساد اور خوفزیزی تک پہنچاویتی ہیں اور تیسرا قوت عقلیہ ہے جو انسان کو معرفت باری تعالیٰ اور فرمابندازی تک پہنچاتی ہے اب فرشتوں نے صرف قوت شہویہ و غضبیہ کو دیکھا یعنی ان قوتوں کو الگ الگ دیکھا اس کے مجموعے پر نظر نہ کی اور عرض کیا اس کو خلیفہ بنانے میں کیا حکمت ہے تو وہ ان دو (غضبیہ، شہویہ) قوتوں کے اعتبار سے کہا، کہ حکمت تو اس کو وجود میں لانے کا بھی تقاضا نہیں کرتی چہ جائے کہ اس کو خلیفہ بنایا جائے رہی بات قوت عقلیہ کی تو ہم وہ چیز قائم کرتے ہیں جو اس قوت سے متوقع ہے اور یہ فعل فساد وغیرہ سے بھی سالم ہے لیکن انہوں نے ان دونوں قوتوں کی فضیلت کی طرف توجہ نہ کی کہ جب ان کو عقل کے مطابق مہذب بنا دیا جائے اور خیر پر عادی بنا دیا جائے۔ جس طرح کہ عفت اور شجاعت، مجاہدۃ الہوی اور انصاف تو یہ ان دونوں قوتوں سے ہی پیدا ہوتے ہیں اور انہوں نے یہ نہ جانتا کہ مزکب اس چیز کا فائدہ دیتا ہے جس سے اس کے اجزاء بھیثیت انفرادی قاصر ہوتے ہیں لہذا ان تینوں قوتوں کا مجموعہ مفید ہے۔

سوال نمبر ۲۷: تسبیح و تقدیس کا معنی لکھیں اور دونوں میں فرق واضح کریں نیز بسم اللہ کا لفظ کس مقصد کو ظاہر کرتا ہے۔ اور یہاں تسبیح و تقدیس سے کیا مراود ہے؟

جواب: تسبیح کا معنی تبعید اللہ تعالیٰ عن السوء والنقصان (اللہ تعالیٰ سے براہی اور نقصان کو دور مانا) اس سے ان چیزوں کی دوری کی نسبت کرنا۔ اور تقدیس بھی اسی طرح ہے اور تسبیح، سبیح فی الارضن والماء سے بناتے ہیں یعنی زمین اور پانی میں

چلا جائے اور دور ہو جائے اور قدیس قدس فی الارض والماہ سے ہٹا ہے اس کا بھی وہی معنی ہے وہ اور قدس کہا جاتا ہے جب کوئی پاک کرے کیونکہ شے کو پاک کرنے والا اس سے گندگی وغیرہ کو دور کرنے والا ہوتا ہے یہی ان کے (تبیع و تقدیس کے) مابین فرق ہے چونکہ انہوں نے تبیع کہا جس میں تبیع و تقدیس کی نسبت ان کی طرف تھی تو اس سے خود پسندی اور فخر کا وہم ہوتا تھا اس لیے انہوں نے بھذک کہا کہ یہ تیری توفیق ہے جو تو نے اپنی معرفت کا ہم پر انعام فرمایا اس سے اس وہم کا تذارک ہو گیا یہاں تقدیس نے مراد یہ ہے کہ ہم اپنے نفوس کو گناہوں سے پاک کرتے ہیں تیرے لیے اور تبیع سے مراد یہ ہے کہ ہم اپنے آپ کو تیرا شریک تھہرا نے سے پاک کرتے ہیں تیری رضا کی خاطر۔

سوال نمبر ۲۷۹: تعلیم کی تعریف کیا ہے اور حضرت آدم علیہ السلام کو اسماے اشیاء کس انداز میں سکھائے گئے؟

جواب: تعلیم ایسا فعل ہے جس پر غالباً علم مرتب ہوتا ہے چونکہ یہ ہمیشہ نہیں ہوتا اسی لیے کہا جاتا ہے علمت فلم یتعلم میں نے اس کو سکھایا لیکن اس نے نہ سیکھا اور حضرت آدم علیہ السلام کو اسماے اشیاء یا تو اس طرح سکھائے گئے تھے کہ حضرت آدم علیہ السلام میں ان اشیاء کا علم ضروری (جو نظر و فکر کے بغیر حاصل ہو) پیدا فرمایا یا آپ کے دل میں انکا القاء فرمایا اور وہ پہلے کی اصطلاح کے تھے کہ تسلسل لازم آئے۔

سوال نمبر ۲۸۰: لفظ آدم مشتق ہے یا غیر مشتق اگر مشتق ہے تو مادہ اشتھاق اور مناسبت ذکر کر میں اور مشتق نہیں تو کیوں؟

جواب: اسکے اشتھاق کے بارے میں اختلاف ہے۔ مفسر کے نزدیک غیر مشتق ہے کیونکہ یہ لفظ عجمی ہے تو اسے لفظ عربی سے مشتق ماننا خلاف ظاہر ہے اور جو اس کے اشتھاق کے قائل ہیں ان میں اختلاف ہے بعض اسے اُذمہ سے مشتق مانتے ہیں جس کا معنی گندم گوں ہونا

ہے کیونکہ حضرت آدم طیہ السلام کا رجسٹ کندی تھا (والله اعلم) اس لیے آپ کو آدم کہا گیا یا اس انتہ سے مشتق ہے جس کا معنی اس وہ نہ ہے کیونکہ آپ باقیوں کے لیے نہوتہ لور حضرت آدم خیال لیے آپ کو آدم کہا گیا یا ادیم الارض سے مشتق ہے اور ادیم الارض زمین کے اور واپسی کو کہتے ہیں جو کہ مختلف رجھوں والا ہوتا ہے اور آدمی بھی مختلف رجھوں والے ہیں جو کہ آپ کی اولاد ہے اس لیے آپ کا نام آدم رکھا گیا۔ یا یہ اadam، الادم معنی الحفت سے ٹاکیونکہ آدمی بھی دوسروں سے الحفت و محبت کرتے ہیں اس لیے انہیں آدم کہا گیا۔

سوال نمبر ۲۸۱: فداہم پر مشریعی الرحمۃ کی بحث ذکر کریں اور بتائیں کہ یہاں اس کا کتنا معنی مراد ہے؟

جواب: اس کا اختلاف کے اعتبار سے وہ ہے جو شے کی علامت ہو (علی ذہب الکفیلین) اور اس کی دلیل ہو اور اس شے کو الفاظ صفت اور افعال کے اعتبار سے ہن کی طرف اٹھائے جب کہ عرف میں اس کا یہی لفظ کے لیے مستعمل ہے جو وضع کیا گیا ہو کسی معنی کے لیے چاہے وہ مرکب ہو یا مفرد ہو یا خبر ہو اپنا اور اصطلاح میں اس کا استعمال اس مفرد میں ہوتا ہے جو ایسے معنی پر دلالت کرتا ہو جو اس کی ذات میں پایا جاتا ہو (معنی دوسرے کلمہ کو ظاہر ہے بغیر کہ جما جاتا ہو) اور تین زمانوں میں سے کسی کے ساتھ مترن نہ ہو اور آجت کریں میں یا تو پہلا معنی (جو اختلاف کے اعتبار سے سمجھا جاتا ہے) مراد ہے یا دوسرا معنی جو کہ عرضی معنی ہے اور دوسرا معنی بھی پہلے کو نہیں ہے کیونکہ الفاظ کا علم دلالت کے اعتبار سے معنی کے علم پر موقوف ہے۔

سوال نمبر ۲۸۲: فرشتوں پر اسماہ کو کیسے پیش کیا گیا اس سلسلے میں وضاحت کیجئے اور یہ بھی بتائیں کہ جمع کی فہری (عرضہ ہم) میں ہم) لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: فرشتوں پر اساء کو پیش کرنے سے مراد یہ ہے کہ ان ابنااء کے مسمیات (جن چیزوں کے وہ نام تھے ان کو) کو پیش کیا گیا۔ جمع کی ضمیر مذکور لانے میں حکمت یہ ہے کہ ان عقولاء کو غلبہ دیا گیا جن پر یہ نام مشتمل تھے۔

سوال نمبر ۲۸۳: فرشتوں سے اساء کی خبر کا مطالبہ کس لیے تھا کیا یہ تکلیف مالا یطاں نہیں؟

جواب: یہ بطور تبکیت (ازرام اور اسکات) کے لیے تھا اور اس بات پر تبکیت کے لیے کہ وہ خلافت کے معاملے سے عاجز ہیں لہذا جب یہ تبکیت ہوئی تو تکلیف مالا یطاں بھی نہیں (جس طرح کسی کا غلام اس کا کہنا نہیں مانتا وہ اسے مارتا ہے لوگ اسے منع کرتے ہیں تو وہ لوگوں کو یہ دکھانے کیلئے کہ کیوں مارتا ہے اسے کسی چیز کا حکم دے تو مالک کا قصودہ نہیں کرو۔ یہ کام کرے بلکہ اس کا برعکس ہے تاکہ لوگ اسکی نافرمانی پر مطلع ہو جائیں)

سوال نمبر ۲۸۴: ان کفتم صدقین میں کس صدق کی طرف اشارہ ہے نہ فرشتوں کا وہ

کونا کلام ہے جس کی صداقت کا ذکر ہے؟

جواب: اس کی طرف اشارہ ہے کہ تم اپنے اس گمان میں پے ہو کہ خلافت کے تم حقدار ہو اپنی عصمت کی وجہ سے یا اس گمان میں کہ ان کو پیدا کرنا اور خلیفہ بنانا حکمت کے خلاف ہے کیونکہ ان کے یہ اوصاف ہیں کہ یفسد فیها و یسفک الدماء اگر چہ فرشتوں نے اس کلام کی تصریح نہیں کی تھی لیکن ان کی گفتگو (اجعل لغ) سے بھی لازم آتا ہے کیونکہ کسی سے صداقت کا طلب کرنا جس طرح اس کے کلام منطبق پر ہوتا ہے اسی طرح اس پر بھی ہوتا ہے جو اس کے مدلول سے لازم آئے۔

سوال نمبر ۲۸۵: سبھانک لا علم لنا اللع کے ذریعے فرشتوں نے کس بات کا اظہار کیا نہ لفظ سبھان کا معنی اور استعمال کی صورتیں بیان کریں؟

جواب: فرشتوں نے اپنے اس کلام سے مجرم اور قصور (قاصر ہونے) کا اظہار کیا اور اس

ہات کی خبر دی کہ ہمارا سوال بطور استفسار (وضاحت نظر کرنے اور اخفاہ کو دوڑ کرنے) کے لیے تھا کہ اعتراض کے لیے نیز انسان کی فضیلت اور اس کو خلیفہ ہنانے کی جو حکمت ان پڑھی تھی وہ ظاہر ہو گئی تو اس پر انہوں شکر ادا کیا نیز تمام کام تمام علم اللہ تعالیٰ کی طرف پر درکرنے میں ادب کی رعایت ہے اس لیے انہوں نے یہ کلام عرض کیا۔

سبحان غفران کی طرح مدد ہے۔ یہ مضاف ہو کر ہی استعمال ہوتا ہے اور اپنے فعل (سبحان) کے اضمار کی وجہ سے منصوب ہوتا ہے جس طرح کہ معاذ اللہ اعوذ فعل مفترکی وجہ سے منصوب ہے۔ اور سبحان بطور علم غیر مضاف شاذ ہی استعمال ہوتا ہے جس طرح کہ سبحان من علقتہ الفاخر یہاں یہ غیر مفترک ہے علیم اور انف نون زائد تان کی وجہ سے اور یہ شاذ ہے۔ یہاں (آیتہ مبارکہ میں) سبحان بمعنی تسبیح (تغیریہ) کے مستعمل ہے۔

سوال نمبر ۲۸۶: انک انت العلیم الحکیم میں انک ضمیر کے پارے میں مفتر علیہ الرحمة کی تغیری کی وضاحت مطلوب ہے؟

جواب: انک ضمیر مفصل ہے جو کہ ان کے اسم اور خبر کے درمیان لائی گئی اور یہ ضمیر خبر اور صفت کے درمیان فرق کرنے کے لیے لائی جاتی ہے جب یہ ضمیر ہو تو اس کا مابعد صفت نہ ہوگا کیونکہ اگر صفت ہو تو یہ ضمیر موصوف بنے گی حالانکہ یہ بات ثابت ہے کہ ضمائر موصوف نہیں ہو سکتے۔

بعض نے یہ کہا کہ ضمیر ایک کے کاف کی تاکید کے لیے ہے۔ جس طرح کہ کہنا مزدود بک انت تو انہیں بھی انت کاف ضمیر کی تاکید ہے اور یہ معنی میں کان ضمیر کی تغیری کرتی ہے کیونکہ دونوں ضمیر خطاب کی ہیں اگرچہ انت ضمیر مرفوع اور بک میں کاف ضمیر بخود مخلص ہے اور تابع میں وہ جائز بھی جائز ہوتی ہے جو متبع میں جائز نہ ہو اس وجہ سے

مررت بیانت نہیں کہا جا سکتا کیونکہ یہ ضمیر مرفوع ہے اور ضمیر موصوب کی جگہ نہیں آئتی  
اُس وجہ سے یا الرجل کہنا جائز نہیں جب کہ یا هذا الرجل کہنا جائز ہے۔ کیونکہ تابع میں  
وہ چیز بھی جائز ہوتی ہے جو میتوں میں جائز نہ ہو۔

سوال نمبر ۷۷: **قَالَ اللَّمَّا أَقْلَمَ اللَّغَ أَسْ أَيْتَ كَمْ تَعْلَقَ بِنَّا مَيْسَ اُورَسَ آيَتَ كَ**  
ذریعے کن کن امور کی طرف اشارہ کیا گیا نیز فرشتوں نے کیا چھپا یا اور کیا ظاہر کیا؟

جواب: پبلی اللہ عزوجل نے فرمایا تھا اعلم مالا تعلمون میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں  
جانتے اسی کو یہاں حاضر کیا جا رہا ہے اور اسے زیادہ شرح وسط سے ذکر فرمایا تاکہ اس پر  
جیت کی طرح ہو جائے کیونکہ اللہ عزوجل نے جب اس چیز کو جانا جو ان پر چھپی تھی یعنی آہان  
وزمیں کے امور اسی طرح جو ان کے احوالی ظاہر و باطنہ تھے نہیں جانا تو اس کو بھی جانا جو وہ  
نہیں جانتے تھے نیز اس آیت میں فرشتوں کو ترک اوپر عتاب کی تعریف ہے کہ وہ توقف  
کرتے اور اس بات کا انغما کرتے کہ ان کے لیے یہ میان کر دیا جاتا تھا ابتدوں سے  
مراد فرشتوں کا قول اتیجھ عل قیہا من یفسد فیہا ہے اور ما تکتمون سے مراد  
فرشتوں کا اس بات کو چھپانا تھا کہ وہ خلافت کے حق دار ہیں اور یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان سے  
فضل کسی حقوق کو پیدا نہیں فرمایا بعض نے کہا کہ فرشتوں نے طاعت و فرمائیداری کو ظاہر کیا  
اور ان میں سے اپنی نے تا فرمائی کو چھپا یا۔

سوال نمبر ۷۸: اس آیت کے مفہومیں کا خلاصہ اور جن امور کو اس آیت سے ثابت کیا گیا

ہے انکا ذکر کجھے؟

جواب: یہ آیات انسان کی فضیلت علم کی فضیلت اور علم کی عبادت پر فضیلت پر دلالت کرتی  
ہیں اور اس بات پر کہ خلافت میں علم شرط ہے بلکہ عکس اور اصل ہے شریعہ کی نسبت اللہ عزوجل  
کی طرف درست ہے اگرچہ مسلم کا اطلاق اس پر درست نہیں کیونکہ مسلم اس خاص شخص

ئے ساتھ خاص ہے جو اس کا پیشہ اختیار کرے۔ نیز یہ آیات اسی بات پر دلالت کرتی ہیں کہ لفاظ تمام کی تمام تو صیغہ ہیں (یعنی انسان کا اس میں کوئی دخل نہیں) کیونکہ اسماء الفاظ پر دلالت کرتے ہیں بخصوص یا عموم کے ساتھ اور ظاہر ہے کہ یہ بات اس کا تقاضا کرتی ہے کہ اس سے پہلے وضع ہوا اور اصل اس بات کی نفی کرتا ہے کہ یہ وضع حضرت آدم علیہ السلام سے پہلے مخلوق سے ہوا لہذا ثابت ہو گیا کہ یہ لفاظ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ہیں نیز اس آیت میں دلالت ہے اس بات پر کہ حکمت کا مفہوم علم کے مفہوم سے زائد ہے ورنہ انک انت العلیم الحکیم میں تکرار ہو جائے گا (کیونکہ جب علم سے حکمت سمجھی جائے تو حکمت کا ذکر تکرار ہو گا)

سوال نمبر ۲۸۹: حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ کیوں کروایا گیا؟ نیز فاذا استویتہ و نفخت فیہ من روحی فقعوا له سجدین سے معلوم ہوتا ہے کہ سجدہ کا حکم تسویہ آدم سے پہلے دیا گیا جب کہ اس جگہ تعلیم اسماء کے بعد کا ذکر ہے فرق بتائیں؟

جواب: تاکہ فرشتوں کو ان کی فضیلت کا اعتراف اور آپ کے حق کی ادائیگی ہو جائے نیز یہ اعتذار (عذر پیش کرنا) ہے اس سے جوانہوں نے حضرت آدم علیہ السلام کے بارے میں کہا اور تسویہ آدم سے پہلے بھروسے کا حکم فرشتوں کے امتحان کے لیے اور حضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت کے اظہار کے لیے تھا لہذا سجدہ تعلیم اسماء کے بعد ہی کیا گیا پہلے امتحان افریما یا گیا کہ کون سجدہ کرتا ہے اور کون نہیں کرتا۔

سوال نمبر ۲۹۰: وَاذْ قَلَنَا كَاعْطَفَ كُسْرَ پُرْ ہے اور اسے چوتھی نعمت قرار دیا گیا پہلی تین نعمتوں کی وضاحت سمجھئے؟

جواب: اس کا عطف اذ قال ربک پر ہے یہ اس صورت میں ہے جب اذ کو فعل ماضی کی وجہ سے منسوب مانا جائے اگر فعل ماضی میں مانا جائے تو پھر اس کا عطف اس اذ کر پر ہو گا جو پہلے

جملے میں بطور عامل مقدر مانا گیا۔ بلکہ اس قصے کا عطف ماقبل قصے پر ہو گا۔ پہلی تین نعمتیں یہ تحسین۔

(۱) **کیف تکفرون بالله وکنتم امواتا فاحیا کم ثم یمنیتکم ثم یحیییکم ثم الیه ترجعون** میں مذکور ہے کیونکہ ان کو پیدا فرمانا، زندہ رکھنا، قدرت دینا یہ بڑی نعمت ہے۔

(۲) **دوسری نعمت هو الذی خلق لكم مافی الارض جمیعا الآیہ میں** مذکور ہے کہ جس پر ان کی بقاء اور معاش کا ذار و مدار ہے اسے پیدا فرمایا۔

(۳) **تیسرا نعمت و اذ قال رب للملائكة الآیۃ میں** مذکور ہے۔ اور چوتھی نعمت و اذ قلنا للملائكة الآیۃ میں مذکور ہے کیونکہ خلق آدم اور ان کو خلیفہ بنانے کے ساتھ عزت بخشنا اور ملائکہ کو سجدے کا حکم دے کر حضرت آدم علیہ السلام کو ان پر فضیلت دینا یہ ایسا انعام ہے جو آپ کی تمام ذریت کو عام و شامل ہے۔

سوال نمبر ۲۹: سجدہ کا لغوی اور شرعی معنی ذکر کریں اور مامور بہ کو ناسجدہ تھا؟

جواب: سجدے کا لغوی معنی تذلل مع النظامن جھنے کے ساتھ عاجزی کا اظہار کرنا ہے۔ اور شرع میں وضع الجبهہ علی قضد العبادہ (پیشانی کو عبادت کے ارادے سے رکھنا) سجدہ کہلاتا ہے۔

مamor beh سجدہ یا شرعی معنی والا تھا اس صورت میں مسجدوں لہ حقیقت میں اللہ تعالیٰ ہو گا۔ اور آدم علیہ السلام کو فرشتوں کے سجدے کا قبلہ بنایا گیا ان کی عظمت شان بتانے کے لیے یا یہ کہ وہ وجوب سجدہ کا سبب تھے۔ یا مامور بہ سجدہ لغوی معنی والا تھا اور وہ حضرت آدم علیہ السلام کے لیے فرشتوں کی عاجزی کرنا بطور تعظیم اور بطور تمجید تھا۔ (جس طرح کہ حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں کا ان کو سجدہ کرنا)

وال نمبر ۲۹۲: یہ سجدہ حضرت آدم علیہ السلام کو تھا یا اللہ تعالیٰ کو اور اگر حضرت آدم علیہ السلام کے لیے تھا تو غیر خدا کے لیے سجدہ کیسے جائز ہوگا؟ اور اگر اللہ تعالیٰ کے لیے تھا تو لادم کا کیا مطلب ہوگا؟

جواب: جس طرح کہ ماقبل سوال کے جواب میں تفصیلاً بیان ہو چکا ہے کہ اس کے دونوں انتہا ہو سکتے ہیں اور اگر حضرت آدم علیہ السلام کے لیے سجدہ ہو تو یہ سجدہ تعظیمی تھا جو کہ جائز ہے کہ سجدہ عبودیت جو کہ ناجائز ہے۔ اور اگر اللہ تعالیٰ کے لیے سجدہ مانا جائے تو آدم علیہ السلام قبلہ ہوں گے۔ اور لادم میں بصورت ثانی لام الی کے معنی میں اور بصورت اول سب؟

وال نمبر ۲۹۳: جب سجدہ کا حکم فرشتوں کو تھا تو ابلیس کی استثناء کیسے صحیح ہوگی حالانکہ ابلیس ملائکہ میں سے نہیں اکن سلسلے میں تفصیلی جواب مطلوب ہے؟

جواب: ابلیس فرشتوں میں سے ہی تھا لہذا استثناء درست ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے قول الا ابلیس کان من الجن (سوائے ابلیس کے کہو وہ جنوں میں سے تھا) سے اعتراض وارثیں ہوتا کیونکہ یہ جواب دیا جا سکتا ہے کہ ابلیس فعل کے اعتبار سے تو جنوں میں سے تھا اور نوع کے اعتبار سے فرشتوں میں سے۔ اور دوسرا جواب یہ ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مردی ہمیکہ (ترجمہ) فرشتوں کی ایک قسم وہ ہے جن میں تو الدو تسل جاری ہوتا ہے ان کو جن کہا جاتا ہے اور ابلیس بھی انہیں میں سے ہے۔ جن حضرات کے نزدیک ابلیس ملائکہ میں سے نہ تھا وہ استثناء کے صحیح ہونے کا جواب یہ دیتے ہیں کہ وہ تھا تو جن لیکن فرشتوں کے درمیان پروان چڑھا اور فرشتے چونکہ اس کے مقابلے بہت زیادہ تھے اس لیے فرشتوں کو غلبہ دینتے ہوئے یہ حکم فرشتوں کو دیا گیا لہذا وہ بھی حکم میں داخل تھا۔ (جس طرح انہیم میں بطور تغییب نہ کر کا صینہ استعمال فرمایا گیا حالانکہ اقامتہ صلوٰۃ کا حکم عورتوں کو بھی

(ہے)

یا یہ کہ ملائکہ کے ساتھ ابلیس کو بھی حکم دیا گیا تھا لیکن فرشتوں کے ذکر کرنے کی وجہ سے ابلیس کے ذکر سے استغنا، حاصل ہو گیا جس طرح اکابر کو کسی کے لیے تذلل و عاجزی کا حکم ہو تو معلوم ہو جائے گا کہ اپنا غر کو بھی حکم ہے۔

یا یہ کہ ملائکہ میں سے بعض وہ ہیں جو مخصوص نہیں اگرچہ غالب ان میں مخصوصیت ہے جس طرح کہ انسانوں میں بعض مخصوص ہیں اگرچہ غالب عدم مخصوصیت ہے۔

یا یہ کہ فرشتوں کی ایک قسم، شیاطین کے بالذات تو مخالف نہیں لیکن عوارض اور صفات کی وجہ سے مخالف ہے اور ابلیس بھی اسی قسم سے تھا۔

سوال نمبر ۲۹۳: اباء اور استکبار کا سفہوم واضح کریں؟

جواب: اباء انتہائی با اختیار (اپنے اختیار سے رک جانا کسی فعل سے) کو کہتے ہیں اور تکمیریہ ہے کہ آدمی اپنے آپ کو دوسرے سے بڑا سمجھے اور استکبار میں چونکہ میں اور بتا رائے طلب ہے اس لیے استکبار کا معنی طلب ذلك بالتشیع (کہ تکلف کے ساتھ اس کو طلب کرنا کہ میں دوسرے سے بڑا ہوں)

سوال نمبر ۲۹۵: اگر ابلیس کو ملائکہ میں شمار کیا جائے تو ملائکہ کی مخصوصیت کے حوالے سے اعتراض اور جواب کیا ہوگا۔

جواب: سوال نمبر ۲۹۳ میں تفصیلی جواب گزر چکا البتہ سوال یہ ہو گا کہ اگر ابلیس فرشتوں میں سے ہے تو فرشتے تو مخصوص ہوں جبکہ ابلیس کا سجدہ نہ کرنا مخصوصیت کے خلاف ہے۔

سوال نمبر ۲۹۶: فرشتوں کو نور ہے اور ابلیس کو آگ سے پیدا کیا گیا اس کے باوجود ابلیس کو فرشتوں میں کیسے شمار کیا جا سکتا ہے؟

جواب: یہ کہا جا سکتا ہے کہ فرشتے اور ابلیس مادتے کے اعتبار سے متحد بالذات ہیں ہاں

صفات اور عوارض کی وجہ سے مختلف بالغیر ہیں لہذا نور سے مراد وہ جو ہر ہے جو روشن ہوا، آگ میں بھی اسی طرح ہوتی ہے ہاں آگ میلی اور دھوئیں سے بھری ہوتی ہے اور اس کی شدت حرارت کی وجہ سے اس سے احتراز کیا جاتا ہے لیکن جب آگ بھی صاف سحری کر دی جائے تو وہ بھی نور بن جاتی ہے لہذا النصوص میں کوئی تعارض نہیں۔

سوال نمبر ۲۹۷: اس آیت سے ثابت فوائد کا جائزہ پیش کریں؟

جواب: اس آیت سے یہ فوائد حاصل ہوتے ہیں کہ اشکار بڑی بری شے ہے اللہ تعالیٰ کے حکم کو مارنے پر ابھارا گیا اس کے راز میں غور و خوض کرنے سے رکنے کا اشارہ ملتا ہے غریبی بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ امر و جوب کے لیے اور یہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علم کے مطابق لفڑ پر مرتا ہو (معاذ اللہ) وہ حقیقت میں بھی کافر ہے۔ کیونکہ اعتبار خاتمے کا ہوتا ہے اگرچہ حال کے اعتبار سے وہ مونن ہی کیوں نہ ہو۔ (یہ شیوه موافاہ ہے جو شیخ اشعری رحمہ اللہ کی طرف مقبول ہے)

سوال نمبر ۲۹۸: وَقُلْنَا يَا آدُم اتَّسْكُنِ الْأَيْةَ (اقرُوا الْأَيْةَ إِلَى أَخْرَه) میں انت ضمیر فضل کیوں لائی گئی صرف آدم علیہ السلام کو خطاب کیوں ہوا اور جنت سے کیا مراد ہے؟

جواب: قاعدہ ہے کہ ضمیر مستتر پر اسم ظاہر کا عطف درست نہیں اس لیے انت ضمیر لائی گئی (جس سے ضمیر مستتر کی تائید ہو گئی) تا کہ زوجہ کا عطف اس پر درست ہو جائے۔ اسکن میں صرف آدم علیہ السلام کو خطاب اس لیے کیا گیا تا کہ اس بات پر تنبیہ ہو جائے کر حکم سے مقصود آپ ہی ہیں جنت سے مراد وار الشواب ہے کیونکہ الجنة پر لام عہد کا ہے اور معہود وار الشواب ہی ہے۔

سوال نمبر ۲۹۹: جنت اس وقت مخلوق ہو گئی یا نہیں جو لوگ مخلوق نہیں مانتے ان کے نزدیک اس سے کیا مراد ہے اور وہ ہیو ط کی کیا تاویل کرتے ہیں اور اس پر ان کی دلیل کیا

ہے؟

جواب: جنت اس وقت مخلوق ہو گئی تھی اور جو لوگ اسے مخلوق نہیں مانتے وہ اس سے بستان (باغ) مراو لیتے ہیں جو کہ فلسطین کی زمین پر یا فارس اور کرمان کے درمیان تھا ان پر اعتراض ہوا کہ اللہ عز جل نے تو اہبطوا فرمانایا جس کا معنی اور پر سے یہی اتر ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ یہاں اضطراب انتقال کے معنی میں ہے یعنی اس باغ سے ہند کی زمین کی طرف منتقل ہو جاؤ اور اس پر انہوں نے دلیل دی کہ اللہ تعالیٰ کے ارشاد اہبطوا مصر ا میں آپ بھی ہبوط بمعنی انتقال لیتے ہیں۔

سوال نمبر ۰۲: جنت میں کشادگی کے ساتھ کھانے کی اجازت کی حکمت کیا تھی؟

جواب: اس میں حکمت یہ تھی کہ اگر چند درختوں میں سے کھانے کی اجازت ہوتی تو منہی عنہ درخت سے کھانے کا عذر پیش کیا جا سکتا تھا لیکن کشادگی کے ساتھ کھانے کی اجازت دیدی تواب منہی عنہا درخت سے کھانے کا عذر ختم ہو گیا۔

سوال نمبر ۰۳: جب پھل کھانے سے روکنا مقصود تھا تو درخت کے قریب جانے سے ممانعت کی کیا وجہ ہے مصنف نے فرمایا اس میں کچھ مبالغات ہیں تو فتح کبھی نیز اس درخت سے کوشا درخت مراد ہے؟

جواب: چونکہ درخت کے قریب جانا اس میں سے کھانے کے مقدمات میں سے ہے لہذا اس درخت کی تحریم میں مبالغہ کرتے ہوئے اور اس سے بچنے کے وجوہ میں مبالغہ کرتے ہوئے اس کے قریب بھی جانے سے منع کر دیا نیز اس میں اس بات پر بھی تنبیہ ہے کہ پسے کے قریب ہونا ایسا میلان پیدا کر دیتا ہے جو دل کو چاروں طرف سے گھیر لیتا ہے اور عقل و شرع کے مقتضی کے خلاف کام میں اسے مسخول کر دیتا ہے۔ (جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ حبک الشی یعنی ویصم ثیری کسی شے سے محبت تجھے محبوب کے عیب دیکھنے سیاندھا اور

محبوب کے عین بستے سے بہرا بنا دیتی ہے۔ درخت سے مراد یا تو گندم کا درخت تھا یا انگور کا یا زیتون کا یا ایسا درخت جس میں سے اگر کوئی کھائے تو بے وضو ہو جائے لیکن اولیٰ بات یہ ہے کہ درخت کی تعینت کی جائے جس طرح کہ آیت میں تعین نہیں کی گئی کیونکہ درخت کے نام جائے پر مقصود موقوف نہیں۔

سوال نمبر ۳۰۲: فااز لہما الشیطان میں ازال سے کیا مراد ہے نیز زلت اور ازال میں فرق واضح کریں اور بتا ٹھیں کہ شیطان نے ان کو پھلانے کے لیے کیا طریقہ اختیار کی؟  
جواب: اس سے مراد یا تو یہ ہے کہ شیطان نے ان دونوں کو اس درخت سے پھلانا دیا اور اس درخت کے سبب ان کو پھلنے پر ابھارا ایسا یہ مراد ہے کہ اس جنت سے پھلانا دیا یعنی ان دونوں کو وہاں سے نکلوا دیا ازال اور زلت معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے کے قریب قریب ہیں۔  
البته زلت عثرت مع النوال (لغزش مع زوال) کا تقاضا کرتی ہے۔

شیطان نے ان دونوں کو پھلانے کے لیے یہ طریقہ اختیار کیا کہ اس نے کہا کیا میں تمہاری رہنمائی ایسے درخت کے بارے میں نہ کروں جس کے کھانے سے آپ ہمیشہ جنت میں رہیں گے اور ہمیشہ کے لیے یہ ملک آپ کے ہاتھ آجائے گا۔ پیز اس نے ان دونوں کیا منے قسم اٹھاتے ہوئے یہ کہا کہ میں تمہارا خیر خواہ ہوں۔

سوال نمبر ۳۰۳: جب شیطان کو جنت سے نکال دیا گیا تھا تو پھر اس نے حضرت آدم علیہ السلام کو کس طرح لغزش میں ڈالا مختلف احتمالات کی وضاحت کریں؟

جواب: انہیں نے کوئی شکل اختیار کر لی اور ان دونوں سے کلام کیا یا بطور وسوسہ ان کے دل میں یہ بانتہ ڈال دی رہی یہ بات کہ اسے تو جنت سے نکال دیا گیا تھا پھر کس طرح داخل ہوا تو اس کا جواب یہ ہے کہ جس طرح وہ پہلے ملائکہ کے ساتھ عزت کے ساتھ جنت میں داخل ہوتا تھا اس پر اسے روک دیا گیا لیکن حضرت آدم و حوا علیہما السلام کی آزمائش کے لیے

اے دخول بے نہیں روکا گیا یا یہ کہ دروازے پر کھڑے ہو کر اس نے ان دونوں کو آواز دی بعض نے کہا کہ وہ چوپائے کی صورت میں جنت میں داخل ہو گیا اور فرشتے اے پہچان نہ کے بعض نے کہا کہ وہ سانپ کے منہ میں داخل ہو گیا پھر جنت میں داخل ہو گیا بعض نے کہا مگر اس نے اپنے ہیر و کاروں کو بھیجا تھا اور انہوں نے ان کو پھسلا دیا اور اعلم عند اللہ تعالیٰ (یہ تمام احتیالات ہی ہیں اور اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے)

سوال نمبر ۳۰: اہب طو اجمع کا صیغہ استعمال کیا جا لائکہ حضرت آدم علیہ السلام حضرت خواہ علیہما السلام دو تھے نیز بعض کم لبعض عدو کو نساجملہ ہے اور اس دشمنی کی کیا صورت تھی؟

جواب: جمع کی ضمیر اس لیے لائی گئی حالانکہ وہ دو تھے کہ وہ دونوں انسانوں کی اصل ہیں تو گویا تمام انسانوں کو خطاب ہوا یا جمع کے صیغہ سے آپ دونوں اور ابلیس کو خطاب ہے۔ اس کو دوسری مرتبہ نکلنے کا حکم دیا کیونکہ پہلے وہ وسوسہ کے لیے داخل ہوتا تھا یا وہ چوری داخل ہوتا تھا ایسے آسمان سے نکلنے کا حکم ہے۔

بعض کم لبعض عدو یہ جملہ حال واقع ہو رہا ہے اور اہب طو اکی ضمیر واد کی وجہ سے واد حالیہ کی ضرورت نہ رہی اس لیے ذکر نہ کی گئی۔ اور دشمنی اور عداوت کی صورت یہ تھی کہ بعض، بعض کی طرف گراہی کی نسبت کر کے ان پر سرکشی کریں گے چاہے وہ گمراہ ہو یا نہ ہو۔

سوال نمبر ۳۱: حضرت آدم علیہ السلام کو آپ کے رب کی طرف بے جو کلمات حاصل ہوئے ان کی وضاحت سمجھے اور کلمات کی اصل بھی بتائیے؟

جواب: وہ کلمات ربنا ظلمنا انفسنا و ان لم تغفر لنا و ترحمنا لنكونن من الخشرين تجھے بعض نے کہا وہ کلمات سبحانك اللهم وبحمدك و تبارك

اسمك وتعالى جدك لا إله إنت ظلمت نفسى فاغفرلنى إنه لا يغفر الذنوب إلا إنت تتحمّلها۔ اور حضرت ابن عباس رضي الله تعالى عنهم سے مردی ہے کہ حضرت آدم عليه السلام نے عرض کی یا زب الٰم تخلقئی بیدک (اے میرے پروردگار کیا تو نے مجھے اپنے پیدے پیدائیں فرمایا) قال بلی (الله تعالیٰ نے قریباً کیوں نہیں قال یا رب الٰم تنفع فی الرُّوح مِن الرُّوحك) (عرض کی اے میرے پروردگار کیا تو نے مجھیں اپنی روح سے روح نہیں پھوکی) قال بلی (فرمایا کیوں نہیں) قال اللٰم تسکنی جنتک (عرض کی کیا تو نے مجھے اپنی جنت میں نہ مخبر رکھا) قال بلی (فرمایا کیوں نہیں) قال یا رب ان تبت و اصلحت از اجعی انت الى الجنة (عرض کی اے میرے پروردگار اگر میں توبہ کر لوں اور اصلاح کر لوں تو کیا تو مجھے جنت کی طرف واپس لے جائے گا) قال نعم (فرمایا ہاں) کلمہ الگوی معنی الکلم ہے اور اس کا معنی ایسی تاثیر ہے جس کا ادراک دو حالتون (سمع و بصیر) سے ہو سکتا ہے جس طرح کلام جراحت حركت وغیرہ یہ ایسی تاثیر پیدا کرتے ہیں جس کا ادراک بھی خواس سے ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۲۰۰: اللٰم تعالیٰ نے حضرت آدم عليه السلام کی توبہ قبول فرمائی اس کی صورت تھی فتیاب عليه پر فاء کیوں لا تی گئی نیز بتائے کہ توبہ کی نسبت بندے اور اللٰم تعالیٰ دونوں کی طرف ہوتی ہے فرق کیا ہے؟

جواب: اس کی صورت یہ تھی کہ اللٰم تعالیٰ نے حضرت آدم عليه السلام پر رحمت کے ساتھ رجوع فرمایا اور آپ کی توبہ قبول فرمائی فتیاب پر فاء اس لیے لا تی گئی کہ فتیاب کا ترتیب تلقی کلمات پر ہے اور تلقی کلمات اس توبہ کی قبولیت کو متضمن ہے اس لیے فاء ترجمیہ لا تی گئی۔

جب لفظ توبہ سے اللٰم تعالیٰ کی صفت لا تی جائے تو اس سے مراد یہ ہوتا ہے کہ اللٰم تعالیٰ نے مراد یہ سے بخشنے کی طرف رجوع فرمایا اور جب اس کے ساتھ بندہ موصوف ہو تو

اس سے مراد یہ ہوتی ہے کہ بندے نے گناہ سے رجوع کر لیا۔  
سوال نمبر ۷۳: دوبارہ اہب طبوا فرمانے میں کیا حکمت تھی مفسر علیہ الرحمۃ کی تقریبی روشنی میں بتائیے؟

جواب: اس کی تکرار یا تو تاکید کے لیے ہے کہ پہلے اہب طبوا کو اس نے موکد کر دیا اس وجہ سے ہے کہ دونوں اصبوحاً مقصد میں مختلف ہیں کیونکہ پہلا اہب طبوا اس پر دلالت کرتا ہے کہ انہیں مصیبتوں کے گھر کی طرف اتارا گیا جس میں وہ ایک دوسرے سے دشمنی کر رہی گے اور اس میں ہمیشہ نہیں رہیں گے اور دوسرا اہب طبوا اس بات کی طرف مشر ہے کہ ان کو مکلف بنانے کیلئے اتارا گیا کہ جس نے ہدایت اختیار کی وہ نجات پا گیا اور جس نے ہدایت کو حکومتیاں وہ ہلاک ہو گیا۔ پیز اس بات پر تنبیہ کرنا مقصود تھا کہ وہ اترنا جس کے ساتھ دو چیزیں (دلوں فانی کی طرف اترنا اور با ہم عادات کرنا) متعلق ہیں وہ (اھباط) اکیلا ہی اس کے لیے کافی ہے کہ عقلمند آدمی اللہ تعالیٰ کی مخالفت سے خوف کرے چہ جائے کہ جب اس کے ساتھ دوسرا اھباط (مکلف بنانا) بھی مفترن ہو لیکن حضرت آدم علیہ السلام سے نیان سرزو ہوا اور ان کا ایسا وہ تھا نیز اس بات پر تنبیہ تھی کہ ان دونوں اہب طبوا میں سے ہر ایک مستقل طور پر اس آدمی کے لیے بطور عبرت کافی ہے جو فیصل حاصل کرنے کا ارادہ رکھے بعض نے کہا کہ پہلا اہب طبوا جنت سے آسان دنیا کی طرف اتارنے کے لیے تھا اور دوسرا اہب طبوا آسان دنیا سے زمین کی طرف اتارنے کیلئے۔ (لیکن یہ بات کمزور ہے)

سوال نمبر ۷۴: فاما یا تینکم منی ہذی اس جملے کی ترکیبی صورت کیا ہے اور ما زائدہ کس مقصد کے لیے ہے اور ان حرف شک کیوں لایا گیا جب کہ ہدایت کا آنا یقینی تھا نہ دوسری بار ضمیر کی بجائے لفظِ ہدی لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: شرط ثانی (فمن تبع ہدی) اپنے جواب (فلا خوف الایہ) سے مل کر ہمیں شرط

(فاما ياتينكم الآية) کا جواب ہے مازانکہ کے ساتھ حرف ان کی تاکید کی گئی (ای وجہ فعل کوون کے ساتھ مذکور نا یہاں حسن ہے اگرچہ اس میں طلب کا معنی نہیں پایا جاتا) حرف شک کو اس لیے لایا گیا کہ فی نفسہ ہدایت کے آنے کا صرف احتمال تھا اور عقلاً اس کا آنا وجہ نہیں۔ دوسری بار ضمیر کی جگہ لفظ مددی لایا گیا (حالانکہ جب پہلے اسم خاہر کا ذکر ہو جائے تو دوبارہ اس کی طرف ضمیر راجح کی جاتی ہے) اس لیے کہ دوسرے مددی سے غایہ ہدایت کا ارادہ کیا گیا بہت پہلے مددی کے اور عام سے مراد یہ ہے کہ جو تکمیر سل کرام علیہم السلام لائے اور جس کا عقل تقاضا کرتی ہے۔ آیت سے مراد یہ ہے کہ جو کوئی اس کی عیروی کرے جو نبی لائے اس حال میں کہ وہ اس میں عقل کی رعایت کرنے والا ہو۔

سوال نمبر ۳۰۹: حزن اور خوف میں فرق واضح کریں اور ثواب کو بطور تاکید ثابت کرنے کی وضاحت کریں؟

جواب: حزن واقع چیز پر ہوتا ہے اور خوف متوقع پر (یعنی حزن گذشتہ زمانے یا حال میں فوت شدہ شے پر ہوتا ہے اور خوف زمانہ مستقبل میں کسی مصیبت وغیرہ پر) ثواب کو بطور تاکید ثابت کرنے کی وضاحت یہ ہے کہ عذاب تب ہوتا ہے جب گناہ کر لیا جائے اور گناہ کرنے والا گناہ کرتے وقت اس عذاب سے خوف کرتا ہے جس کی طرف یہ گناہ اسے لے جائے گا تو جب اللہ عزوجل نے ان سے اس خوف کی نفعی فرمادی جو عذاب کے آنے کو لازم ہے تو لازم کی بھی نفعی فرمادی اور لازم کی نفعی مژووم (عقاب) کی نفعی سے املاخ و اکد ہے لہذا عذاب عذاب کی نفعی ہو گئی تو ثواب املاخ و اکد طریقے سے ثابت ہو گیا۔

سوال نمبر ۳۱۰: وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَيْهِ اس جملے کا کس پر عطف ہے نیز کفر اور تکذیب دونوں کا ذکر کر کے کس بات کی طرف اشارہ کیا گیا؟

جواب: اسکا عطف فمن تبع الآیة پر ہے کفر اور تکذیب کا ذکر فرمائ کر اس بات کی طرف

اشارہ کیا گیا ہے کہ کفر سے مراد اللہ تعالیٰ کا انکار ہے اور بکذب سے مراد آیات کی تکذیب ہے یا یہ کہ آیات کا کفر دل سے ہے اور آیات کی تکذیب زبان سے کیونکہ تکذیب زبان سے ہوتی ہے اور انکار دل سے لہذا جس نے ہیر وی ش کی بلکہ کفر و تکذیب کی تو فاولٹ اس صحب الجنة الایة اور یہ دونوں فعل متعلق اس بیاناتنا کے ساتھ ہیں۔

سوال نمبر ۳۱۱: آیت کا الغوی معنی کیا ہے اس کا مادہ احتناق بیان کریں اور آیات قرآنیہ کو آیات کیوں کہتے ہیں وجہ بیان صحیح نہیں آیات ہے کیا مراد ہے؟

جواب: آیت کا الغوی معنی علامت ظاہر ہے اور اس کا احتناق یا تو ائی سے ہے کیونکہ یہ بھی بعض کو بعض سے ممتاز و بیان کرتی ہیں اس لیے آیت کہتے ہیں یا یہ اوی سے مشتق ہے بھر اصل میں یہ آئینہ یا اوقیانہ سے ہو گی پھر اس کے عین کلہ کو خلاف قیاس الف سے بدلا گیا تو آئیہ ہو گیا یا یہ اوقیانہ سے ہے پھر واد کو الف سے بدلا گیا آئیہ ہو گیا یا یہ آئینہ (قائلہ کی طرح) تھا پھر ہمزہ کو تخفیف کے لیے خذف کر دیا گیا آئیہ ہو گیا۔

آیات قرآنیہ کو آیات اس لیے کہتے ہیں کہ وہ آیات بھی الفاظ کا ایسا مجموعہ ہوتا ہے جو کسی فعل کی وجہ سے دوسرے سے ممتاز ہوتا ہے۔ اور یہاں آیات سے مراد وہ آیات ہیں جو نازل کی گئیں یا عام معنی مراد ہے یعنی وہ علامات جو وجود صانع پر دلالت کرتی ہیں اور اس میں آیات قرآنی بھی شامل ہوں گی۔

سوال نمبر ۳۱۲: اس آیت سے حشویہ فرقہ نے کس بات کو غایبت کیا ان کی دلیل اور جواب تفصیلاً ذکر کریں؟

جواب: اس قصے سے حشویہ فرقہ نے انبیاء کرام علیہم السلام کی عدم عصمت پر کہی وجہ سے استدلال کیا۔

(1) آدم علیہ السلام نبی ہے اور انہوں نے منہی عنہ کا ارتکاب کیا اور منہی عنہ کا مرتب

عاصی ہوتا ہے۔

(۱) منی عنہ کے ارکتاب کی وجہ سے انہیں ظالمین سے بیٹایا گیا (معاذ اللہ) اور

ظالم طعون ہوتا ہے لقولہ تعالیٰ اللہ علی الظالمین

(۲) اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی طرف عصیان اور فتنی کی نسبت کی اور

فرمایو عصی آدم ریہ فقوی

(۳) اللہ تعالیٰ نے آپ کو توبہ کی تلقین کی اور توبہ گناہ سے رجوع کرنے کا اور گناہ پر

نمایمت کو کہتے ہیں۔

(۴) آپ نے خود اعتراف کیا کہ اگر اللہ تعالیٰ انہیں نہ بخشے تو وہ خاسرین میں سے

ہو جائیں گے اور خاسر کبیرہ گناہ والا ہوتا ہے اور مرتكب کبیرہ معصوم نہیں ہوتا۔

(۵) اگر وہ مذنب (گناہ ہگار) نہ ہوتے تو ان پر یہ بات جاری نہ ہوتی جو جاری ہوتی۔

الجواب:

(۱) اس وقت وہ نبی نہ تھے لہذا یہ نبی کی عصمت کے یہ خلاف نہیں اور اگر آپ اس وقت بھی ان کو نبی مانتے ہیں تو اسکی دلیل دیں۔

(۲) یہ نبی ترین بھی تھی اور انہیں ظالم اور خاسر اس لیے کہا کہ انہوں نے ترک اولیٰ کے ساتھ اپنے حصے میں تعصیان اٹھایا اور اپنے نفس پر زیادتی کی۔ واما اسناد الغی والعصیان الیہ سیاقی بالجواب عنہ فی موضعہ انشاء اللہ تعالیٰ ان کو توبہ کا حکم ماقات کی تلافی کے لیے تھا۔

اور ان پر جو کلام و احکام جاری فرمائے یہ ترک اولیٰ پر بطور عتاب تھا اور آپ کی تخلیق سے پہلے جو فرشتوں سے کہا تھا ان کو پورا کرنا تھا۔

(۳) آپ نے یہ فعل بھول کر کیا تعالیٰ لقولہ تعالیٰ فنسی و لم نجد له عزما

لیکن آپ کو عتاب اس لیے کیا گیا کہ آپ نے اس بارہ نیان کا تحفظ نہ کیا  
نیان امت سے تم حفاظ ہے لیکن انبیاء کرام سے نہیں کیونکہ ان کی تدریجی  
ہے کما قال علیہ الصلوٰۃ والسلام اشد الناس بلاء الانبیاء ثم

### الاولیاء ثم الامثل فی الامثل

سوال نمبر ۳۱۲: ہماری طرف سے جواب کی ایک شق کہ حضرت آدم علیہ السلام کا جنت سے  
آتا بطور موآخذہ نہ تھا اس پر اعتراض اور جواب کی وضاحت کریں؟

جواب: ہماری طرف سے جواب کی ایک شق یہ ہے کہ آپ کا جنت سے آتا بطور موآخذہ نہ تھا  
 بلکہ یہ اسی طرح ہے جس طرح کہ سب پر مسبب مرتب ہوتا ہے تو آپ نے بھی بھول کری  
 سبب کا رتکاب کیا لیکن مسبب (جنت سے اترنا وغیرہ) اس پر مرتب ہو گیا۔ جس طرح کہ  
 جاہل (جو نہیں جانتا کہ یہ زہر ہے) زہر کھائے تو موت واقع ہو جاتی ہے کیونکہ زہر کھانا  
 موت کا سبب ہے اگرچہ اسے پتہ نہ تھا۔

اعتراض: آپ نے کہا کہ انہوں نے بھول کر سبب کا رتکاب کیا حالانکہ یہ درست نہیں  
 کیونکہ شیطان نے ان کو کہا تھا کہ تمہارے رب نے تمہیں اس سے منع نہیں کیا اور اس نے قم  
 بھی اٹھائی لہذا وہ بھولے کیے؟

جواب: اس میں یہ دلالت تو نہیں کہ جب شیطان نے ان سے کہا اسی وقت انہوں نے کھایا  
 بلکہ ممکن ہے کہ عرصہ دراز کے بعد انہوں نے بھول کر کھایا ہو یا شیطان کی آفتوگنے ان کے  
 دل میں میلان طبعی پیدا کر دیا لیکن انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم کی رعایت کرتے ہوئے  
 اپنے آپ کو روز کے رکھا یہاں تک کہ وہ بھول گئے اور مانع زائل ہو گیا اور طبیعت نے کھانے  
 پر ابھارا۔

چوتھا جواب یہ ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام نے احتجادی خطاب کی وجہ

اقدم کیا کیونکہ آپ نے یہ گمان کیا کہ نبی تخریبی ہے یا یہ کہ اس معین درخت سے کھانے سے منع کیا گیا ہے آپ نے دوسرے درخت سے کھالیا جو اسی کی نوع ہے تھا۔

حوالہ نمبر ۲۱۴: مخالفت کسی خاص درخت کی نہیں تھی بلکہ نوع کی تھی اس پر حدیث ہے  
استثنا و پیش کیجئے؟

جواب: روی انه علیه الصلوٰۃ والسلام اخذ خريراً و ذهباً بیندہ وقال  
هذا حرام على ذكر رامتى حل لاناثها۔

ترجمہ: نبی کریم ﷺ نے ریشم اور سوتا اپنے دست مبارک میں پکڑا اور فرمایا یہ دونوں میری امت کے مردوں پر حرام ہیں اور ان کی عورتوں پر حلال ہیں تو اس حدیث مبارک میں وہ خاص سوتا اور ریشم جو آپ ﷺ نے اپنے دست مبارک میں پکڑے ہوئے تھے کی حرمت مراد نہیں بلکہ اس کی نوع مراد ہے کہ کوئی بھی سوتا اور کوئی بھی ریشم ہواں کا وہی حکم ہے جو ذکر ہوا۔

حوالہ نمبر ۲۱۵: اس آیت سے چند امور ثابت ہوتے ہیں ان کی وضاحت کریں اور حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ جو کچھ ہوا اس کی حکمت ذکر کریں؟

جواب: اس کی حکمت یہ ہے کہ تاکہ معلوم ہو جائے کہ گناہ کرنا بڑا ابراء ہے اور اس سے آپ کی اولاد اپنے آپ کو بچائے نیز اس میں اور بھی حکمتیں ہیں اس آیت سے یہ امور ثابت ہوتے ہیں کہ حنفی پیدا ہو چکی ہے اور وہ جہت عالیہ میں ہے نیز توبہ قبول ہوتی ہے ہدایت کی پیروی کرنے والا آگ کے دامنی عذاب سے محفوظ رہے گا اور کافر اس میں ہمیشہ رہے گا اور غیر کافر اس میں ہمیشہ نہیں رہے گا۔

حوالہ نمبر ۲۱۶: یعنی اسرائیل الائیہ کے لیے بنیادی امور جو مفسر علیہ الرحمۃ نے ذکر کیے ان کی وضاحت کیجئے یعنی یہاں تک اسرائیل کو خطاب کیوں کیا گیا؟

جواب: پہلے اللہ عزوجل نے توحید نبوت اور معاد کے دلائل ذکر فرمائے اور ان کی تائید کے لیے مختلف نعمتوں کا ذکر اس کے بعد فرمایا کیونکہ وہ نعمتیں اس حیثیت سے کہ حادث ہیں حکم ہیں محدث (وجود میں لانے والے) حکیم پر دلالت کرتی ہیں جس کے لیے غلط وامر ہے وہ وحدہ لاشریک ہے اور اس حیثیت سے کہ ان کی خبر دینا جیسا کہ پہلی کتابوں میں بھی یہ ثابت شدہ ہے اس آدمی کی طرف سے جس نے ان کو نہ تو سیکھا اور شان کی مہماں سرت پیدا کی تو یہ غیب کی خبریں ہیں اور مخبر عنہما کی نبوت پر دلالت کرتی ہیں یعنی نبی کریم ﷺ کی نبوت پر اور یہ نعمتیں اس حیثیت سے کہ انسان اور اس کے آباء اجداد کی تخلیق کو شامل ہیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کے اغاوہ پر قادر ہے جس طرح کہ ان کو وجود میں لانے پر قادر ہے۔ اب نبی اسرائیل میں سے اہل علم و اہل کتب کو خطاب فرمایا اور حکم دیا کہ اللہ تعالیٰ کی جو نعمتیں ان پر چیز انہیں یاد کریں حق کی ایجاد اور دلائل کی خبر وی میں اپنے وعدے کو پورا کریں تاکہ وہ پہلے حضراۃ ہو جائیں جو نبی کریم ﷺ اور قرآن پر ایمان لائے۔

سوال نمبر ۷: لفظ ابن کامًا خذ اور معنوی مطابقت بیان کیجئے نیز اسرائیل کون ہیں اس لفظ کا معنی کیا ہے نیز اس کی لفظ کے بارے میں مختلف اقوال پر روشنی ڈالیں؟

جواب: ابن بناہ سے ہتا ہے اور چونکہ یہ اپنے باپ کا بنی (یعنی باپ اس کی بنیاد ہے) ہوتا ہے اس لیے اسے ابن کہتے ہیں۔ اسرائیل حضرت یعقوب علیہ السلام کا لقب ہے عبرانی زبان میں اس کا معنی صفوۃ اللہ ہے اور بعض نے کہا کہ اس کا معنی عبد اللہ ہے ایک قراءت میں اسے اسرائیل (یاء کو حذف کر کے) پڑھا گیا ہے اور ایک قراءت میں اسرال (یاء اور ہمزة دونوں کو حذف کر کے) پڑھا گیا ہے اور ایک قراءت میں اسرائیل (ہمزة کو یاء بدل کر) پڑھا گیا ہے۔

سوال نمبر ۳۱۸: نی اسرائیل کو نعمتیں کیوں یاد دلائیں نیز یاد کرنے سے کیا مراد ہے اور اس سے مراد حضور غیب کریم ﷺ کے زمانے کے یہودی یہیں یا ان کے آباؤ اجداد؟

جواب: نعمتوں کو یاد کرنے کا مطلب ان میں غور و فکر کرنا، اور ان کا شکر ادا کرنا ہے اور ان کو نعمتیں اس لیے یاد دلائی جائیں کہ انسان طبعاً غیرت و حسد والا ہے تو جب وہ غیر کو دیکھتا ہے کہ ابے اللہ تعالیٰ نے ختمیں دیں ہیں تو غیرت اور حسد اسے ناشکری پر یہاں بخوبی کرتی ہے اور جب دیکھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے نعمتیں دی ہیں تو نعمت کی محبت اسے رضاہ اور شکر پر ابھاری گی لہذا نعمتوں کا ان کے ساتھ تقدیماً کی وجہ سے ہے کہ وہ شکر ادا کریں ناشکری نہ کریں اور شکر ادا کرنے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ آیمان لاءِ کیں اور عمل صالح کریں۔ بعض نے کہا کہ اس سے مراد ان کے آباؤ اجداد ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ذرعون اور غرق ہونے سے بچا کر اور میصر سے کی پوجا کو معاف فرمایا کر انعام فرمایا اور اس سے آپ ﷺ کے زمانے کے یہودی بھی مراد ہو سکتے ہیں کہ انہوں نے آپ ﷺ کا زمانہ پالیا اس سے بڑا انعام کیا ہو سکتا ہے؟

سوال نمبر ۳۱۹: اذکروا اور نعمتی کو اور کس طریقے سے پڑھا جاتا ہے مصنف علیہ الرحمۃ نے اس سلسلے میں کیا لکھا ہے؟

جواب: اذکروا کو ایک قراءت میں اذکر رُوا پڑھا گیا ہے اصل میں اذکروا اہر وزن افتکلوا تھا چونکہ فاءِ کلمہ میں ذال واقع ہوئی تو تائے انتقال کو ذال کیا اور ناسی متناسب سے ذال کو بھی ذال کیا پھر دونوں ذالوں کا ادغام کیا تو اذکر رُوا ہو گیا۔ اور نعمتی ایک قراءت یاہ کے سکون کے ساتھ پڑھی گئی ہے حالت وقف میں اور ملا کر یاہ کو اتفاقے ساکنین کی وجہ سے گرا کر پڑھا گیا ہے۔ اور یہ ان مخنوں کا مذهب ہے جو یاءِ ما قبل مکسور کو حرکت نہیں دیتے۔

سوال نمبر ۳۲: وَأَوْفُوا بِعَهْدِ الْآيَةِ دُولُونْ جَمِلْ لِفْظِ عَهْدِ كَهْ بَارِي مِنْ بَتَّا كِيمْ كَهْ معاهدہ (اسم فاعل) کی طرف مضاف ہے یا معاهدہ (اسم مفعول) کی طرف نیز اللہ تعالیٰ کا عہد کیا ہے اور میں اسرائیل کا عہد کیا ہے؟

جواب: میں اسرائیل کا اللہ تعالیٰ سے ایمان اور اطاعت کا عہد تھا اور اللہ تعالیٰ کا میں اسرائیل سے اچھا ثواب عطا فرمائے کا۔ عہد دونوں (معاهدہ و معلمہ) کی طرف مضاف ہو سکتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان سے عہد لیا ایمان اور عمل صالح کا دلائل کو قائم فرمائ کر اور کتاب میں اتار کر اور ان سے وعدہ فرمایا ان کی نیکیوں پر ثواب کا (اور دونوں طرف سے ایقاء عہد کے مفہوم میں بڑی وسعت ہے کہ ہماری طرف سے ایقائے عہد کا پہلا مرتبہ شہادتیں کے لئے کوئا نہ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہمارے خون اور مال کو محفوظ کرنا ہے اور اس کا آخری درجہ ہماری طرف سے بحر توحید میں اس طرح غرق ہو جانا ہے کہ اپنے نفس سے بھی غافل ہو جائے کسی دوسرے کی بات تو الگ رہی۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایقائے عہد کا آخری درجہ دائیٰ وصل کے ساتھ ہمیں کامیاب کرنا ہے اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے اس آیت کی تفسیر میں مروی ہے کہ تم میرا وعدہ پورا کر و نبی کریم ﷺ کی ایتیاع کر کے میں تمہارا وعدہ پورا کروں گا تم سے بوجھ اور مشقتوں وغیرہ کو اٹھا کر اور تم ایقاء کرو فرائض کی ادائیگی اور کتابت کے ترک کے ساتھ ہمیں ایقاء فرماؤں گا مغفرت اور ثواب کے ساتھ تم ایقاء کرو صراط مستقیم پر استقامت کے ساتھ ہمیں ایقاء کروں گا تمہیں عزیت اور دائیٰ نعمت دے کرو غیرہ) بعض نے یہ کہا کہ بعهدی اور بعهد کم میں دونوں عہد مفعول کی طرف مضاف ہیں معنی یہ ہو گا کہ تم پورا کرو اس کو جو تم نے مجھ سے معاهدہ کیا ایمان اور التزام طاعت کا میں اس کو پورا کروں گا جو میں نے تم سے معاهدہ فرمایا حسن اثابت (اچھا ثواب عطا کرنے) کا۔

سوال نمبر ۳۳: وَإِيَّاهُ فَارَهْبُونْ میں ایا ک نعبد کی تبست زیادہ تاکید ہے اس کی وجہ

پہاں کریں اور ناء جزا سے کیوں لا کی گئی جب کہ شرط نہ کوئی نہیں؟

جواب: اس میں ایسا کب نعبد کی نسبت زیادہ تاکہ اس لیے ہے کہ اس میں ایک تو مفعول (ایسا) مقدم ہے جو کہ حصر کا فائدہ دیتا ہے اور دوسرا یہ کہ اس میں مفعول کا تکرار (فارہبون) میں نون یعنی فارہبونی ہے (جب کہ ایسا کب نعبد میں فقط تقدیم مفعول ہے۔ یہ کلام چونکہ شرط کے معنی کو تفسیر کرنے ہے گویا کہ کہا گیا ان کنتم را ہبین شیئا لہذا فارہبون پر فاء بدلے کیونکہ یہ جزا کی طرح ہے۔

سوال نمبر ۳۲۲: وَ اَمْنُوا بِمَا انْزَلْتَ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمُ النُّجُومُ اِيمَانُكُمْ ذَكَرْ کیوں کیا اور قرآن مجید کس اعتبار سے پہلی کتابوں کا مصدقہ تھے تفصیل اذکر کریں؟

جواب: اس لیے کہ ایمان مقصود ہے کہ اور تمام وعدوں کو پورے کرنے میں سے ایمان کے وعدے کو پورا کرنا اہم ترین ہے اس لیے حکم دے کر اور اس پر ابھار کر اسے الگ لایا گیا۔ قرآن مجید پہلی کتابوں کا مصدقہ اس طرح ہے اس میں ویسے ہی بیان کیا گیا جس طرح کہ پہلی کتابوں میں اس کی صفت بیان کی گئی یا قرآن مجید پہلی کتابوں کے موافق ہے بعض مواعید ( وعدے) تو حید کی طرف بلائے عبادت کا حکم دینے لوگوں کے درمیان عدل قائم کرنے گناہوں اور فواحش سے روکنے میں۔ البتہ یہ پہلی کتابوں کے احکام کے بعض جزئیات کے خلاف ہے اور یہ زمانے کی مصلحت کے پیش نظر ہے اور جن سے جس زمانے میں خطاب ہوا اس وقت کی رعایت کی جاتی ہے لہذا اس میں بھی کی گئی۔

سوال نمبر ۳۲۳: قرآن مجید اور پہلی کتابوں میں احکام کے اعتبار سے جزوی تفاؤت کیوں ہے اور اس سے کیا نتیجہ نکلتا ہے؟

جواب: یہ تفاؤت زمانے کی مصلحتوں اور وقت کے تقاضوں کی بنا پر ہے اور اس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ اگر پہلی کتاب میں اس زمانے میں نازل ہوتی تو یقیناً وہ قرآن مجید کے موافق نازل

ہوئیں (ان بھی جزوی احکام میں ورنہ تو ان کتابوں میں اصل کے اعتبار سے موافقت ہے) اسی وجہ سے نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا

ترجمہ: "اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام زندہ ہوتے تو ان کو میری عنی انتباہ کرنی پڑتی" اس سے معلوم ہوا کہ کتب محدثہ کی انتباہ قرآن مجید پر ایمان لانے کے منافی نہیں بلکہ اس پر ایمان لانے کو واجب کرتی ہے۔

سوال نمبر ۳۲۲: نبی اسراستل سے کہا گیا کہ وہ پہلے کافرنہ بیش اس ضمن میں مصنف کی تقریر نیز مشرکین کے حوالے سے اعتراض و جواب کی دضاحت کیجئے؟

جواب: پہلے کافرنہ بننے سے مراد یہ ہے کہ تم پر ضروری ہے کہ تم اس پر پہلے ایمان لاو کیونکہ تم نے آپ ﷺ کے مجرمات کو دیکھا اور آپ کی شان کا تمہیں (نبی اسراستل کو) علم ہے اور تم آپ کے نام سے فتح طلب کرتے تھے اور آپ کے زمانے کی خوشخبری دیتے تھے اول کافر غیر جم (لاتکونوا) کی خبر واقع ہو رہا ہے اور یہ اول فریق یا اول فوج کی تقدیر کے ساتھ ہو گا یا یہ تاویل ہو گی کہ تم میں سے کوئی بھی اس کا پہلا کافرنہ ہو جس طرح کہا جائے کسانا حلہ اس نے ہمیں پوشک پہنائی تو اس میں بھی کل واحد مراد ہیں۔

اعتراض: کسی نئے سے شرعاً تبرکات رکھا جاتا ہے جب اس سے رکنا ممکن ہو جب کہ یہاں ایسا ممکن نہیں کیونکہ حضور علیہ مصلوٰۃ و السلام پہلے مکہ مکرمہ میں تھے تو وہاں پہلے کافر مشرکین عرب تھے جب آپ ﷺ مدینہ منورہ تشریف لائے تو بوضیعہ و قریظہ کے یہودیوں نے پھر آپ کا کفر کیا اور باقی یہودیوں نے بھی ان کی انتباہ کی تو یہ پہلے کافرنہ ہوئے چہ جائے کہ ان کو عقیدم فی الکفر سے رکھا جائے۔

جواب: یہاں نبی کی صورت میں جو کلام لایا گیا ہے اس سے مراد معنی حقیقی نہیں اور معنی حقیقی مراد ہونے کی صورت میں آپ کا اعتراض وارد ہوتا ہے بلکہ اس سے مراد اقتراہ یعنی ہے (یعنی

نہ کہ کوئی طرف مائل کرنا) اور تعریف اس طرح ہے کہ ولا تکونوا اول کافر سے مراد یہ ہے کہ ضروری ہے کہ تم ان پر پہلے امہان لانے والے ہو جاؤ کیونکہ تم ان کو پہچانتے ہو اور ان کی صفت کو بھی پہچانتے ہو کیونکہ دونوں چیزیں تورات میں مذکور ہیں اور اگر یہ مان لیں کہ یہاں آیت کا ظاہری معنی مراد ہے تو اب آیت کا معنی یہ ہو گا کہ اہل کتاب میں سے تم اس کے پہلے کافر نہ ہو جاؤ یا ان میں سے پہلے کافر نہ ہو جاؤ جو قرآن کے منکر ہوئے کیونکہ جس نے قرآن کا انکار کیا اس نے اس کا انکار کیا جس کی قرآن کریم صدقیق کر رہا ہے یا یہ مراد ہے کہ ان آدمیوں کی طرح اول کافر نہ ہو جاؤ جو شرکیں مکہ میں سے اول کافر ہوئے۔

سوال نمبر ۲۵: لفظ اول کے بارے میں صفت کی تحقیق پر دلکش کریں؟

جواب: لفظ اول افعل کے وزن پر ہے اس کا کوئی فعل نہیں بعض نے کہا کہ اس کی اصل لونہ لُ ہے جو کہ والے ماخوذ ہے پھر اس کے ہمراز کو خلاف قیاس تخفیف کے لیے وادو سے بدل دیا چہرداو کا داؤ میں ادغام کیا تو اول ہو گیا بعض نے کہا اس کی اصل آء وَ لَ مَحْمَدَ جو کہ والے ہے پھر دوسرے ہمراز کو وادو سے بدل دیا اور چہرداو میں ادغام کر دیا گیا تو اول ہو گیا۔

سوال نمبر ۲۶: ولا تشتروا ابیاتی ثمنا قلیلا: مخبر علیہ الرحمۃ نے خریدنے کو بدلتے سے تغیر کیا اس کی وجہ کیا ہے غیر ثمن کے ساتھ قلیل کی صفت سے شبہ پیدا ہوتا ہے کہ زیادہ قیمت پر آیات بدلنا جائز ہے آپ اس کی وضاحت کریں؟

جواب: پہلے یہ بات بیان ہو گی کہ اشتیر لے اصل میں بذل الثمن لتحقیل ما بطلب من العیان (ثمن کو خرچ کرنا اس چیز کو حاصل کرنے کے لیے جو عیان میں سے طلب کی جاتی ہے) ہے اس لیے ضروری ہے کہ وضمن مال مکحوم ہوں یہاں وضمن مال نہیں چہ جائے کہ مال مکحوم ہوں لہذا یہاں کلام حقیقت پر نہیں بلکہ بطور استخارہ ہے کہ جو

چیزان کے ساتھ میں تھی یعنی آیات پر ایمان اس کھانہوں نے خرچ کر دیا اور اس سے اعراض کر کے دنیا کے مال و دولت کو حاصل کیا اس کو تشبیہ دی گئی میخ کوئن خرچ کرنے کے حاصل کرنے کے ساتھ پھر لفظ اشتراء استبدال کیے مستعار لیا گیا۔ قلیل کی صفت سے یہ شبہ پیدا نہیں ہوتا کیونکہ نہ ان اگر زیادہ بھی ہوں تو پھر بھی آخرت کے حصول کی طرف نسبت کرتے ہوئے قلیل اور گھٹھیا ہیں۔

سوال نمبر ۲۲۷: رسول اکرم رحمت دو عالمین کی اتباع سے ان لوگوں کو رکاوٹ کیوں ہوئی اس سلسلے میں مصنف کے بیان کردہ اقوال کی وضاحت کریں؟

جواب: بعض نے کہا کہ ان کی اپنی قوم میں سرداری تھی اور ان ہے تھے تھا ناف ملتے تھے اب انہیں خوف ہوا کہ اگر انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی اتباع کی تو یہ چیزیں باتھ سے نکل جائیں گی۔ لہذا انہوں اس سرداری و تھا ناف کو اتباع پر ترجیح دی۔ بعض نے یہ کہا کہ وہ رشوت پیتے تھے پھر حق کو بدل دیتے اور اس کو چھپاتے اب انہیں خوف ہوا کہ اتباع رسول اللہ ﷺ کی صورت میں وہ ان چیزوں سے محروم ہو جائیں گے۔ یہی چیز ایمان لانے میں ان کے لیے بڑی رکاوٹ تھی۔

سوال نمبر ۲۲۸: تقویٰ کے لیے کن امور کو اختیار کرنے کے ساتھ تفسیر کی گئی نیز رہبہ اور تقویٰ میں کیا فرق ہے؟ نیز رہبہ کو پہلے اور تقویٰ کو بعد میں لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: ایمان اتباع حق اور دنیا سے اعراض کرنے کے ساتھ تقویٰ کی تفسیر کی گئی۔ پہلی آیت (یا بقیٰ لسراثیل الی فارہبیون) ان چیزوں پر مشتمل ہے جو مبادی کی طرح ہیں ان چیزوں کے لیے جو دوسری آیت (و امتو ابعا انزلت الی فاتقون) میں ہیں اس لیے پہلے رہبہ کو اور پھر بعد میں تقویٰ کو لایا گیا نیز پہلی آیت میں خطاب ہر عالم و مقلد کو شامل ہے اس لیے اس میں رہبہ کا حکم دیا گیا کیونکہ رہبہ سلوک کی ابتداء ہے اور دوسری

آیت میں خطاب اہل علم کے ساتھ خاص ہے اس لیے ان کو تقوی کا حکم دیا گیا جو کہ سلوک کی انتہا ہے اس سے تقوی اور رہبہ میں فرق معلوم ہو گیا۔

سوال نمبر ۳۲۹: حق کو باطل کے ساتھ ملانے کا کیا مطلب ہے اور تکتموا مجبور میں یا منصوب دونوں صورتوں میں لفظی اور معنوی وضاحت کریں؟

جواب: اس کا مطلب یہ ہے کہ جو حق ہاصل ہوا اس کو اس باطل کے ساتھ ملانے والا جس کو تم اپنی طرف سے گھڑتے ہو اور چھپاتے ہو تاکہ ان دونوں کے درمیان کوئی تمیز نہ رہے یا یہ مطلب ہے کہ تم حق کو باطل میں خلط ملٹ کرنے سے ملتبس نہ کرو وہ باطل جس کو تم حق کے درمیان لکھتے ہو یا وہ باطل جس کا ذکر تم حق کی تاویل میں کرتے ہو۔ تکتموا جب مجبور مانا جائے تو اس صورت میں نبی کے حکم میں داخل ہو گا (وہ نبی جولا تابسوا میں ہے) تو گویا کہ انہیں ایمان لائے اور تم راہی چھوڑنے کا حکم دیا گیا اور گراہ کرنے سے منع کیا گیا وہ اس طرح گراہ کرتے تھے کہ جس نے حق کو سنا ہواں کو دھوکا دے کر حق اور باطل کو ملتبس کر دیتے اور جس نے حق کو نہیں سنا اس سے حق چھپائے رکھتے۔

یا تکتموا منصوب ہے اس صورت میں یہ آن کے پوشیدہ ہوتے کی وجہ سے منصوب ہو گا اس بنا پر کہ و تکتموا میں واؤ جمع کے لیے ہو گی معنی یہ ہو گا کہ تم نہ جمع کر و حق کو باطل کے ساتھ ملانے اور اس کو چھپانے کو اس کی تائید حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے مسحف سے بھی ہوتی ہے کہ اس میں و تکتمون ہے اور مبتداً حذف ہو گا اور تقدیر عبارت و انتہم تکتمون ہو گی اور زیرِ حال ہو گا کا تمین کے معنی میں اور چونکہ حال اور دال حال کے حال میں مقارنہ ہوتی ہے لہذا یہاں بھی جمیعت والامعنی پایا جائے گا کہ لبس حق بالباطل اور کتمان الحق کو جمع نہ کرو۔

سوال نمبر ۳۳۰: و اقیموا الصلوٰة الیٰ رُوشنی میں بتائیں کہ کیا کفار کو شرائی اسلام کا

خطاب ہو سکتا ہے؟ اگر نہیں تو یہاں کیوں ہوا؟ تفصیلی جواب مطلوب ہے؟

جواب: علامہ بیضاوی رحمۃ اللہ کے کلام کے مطابق کفار کو شرعاً عیّن اسلام کا خطاب ہوتا ہے لیکن تقدیم ایمان کے ساتھ کہ پہلے ایمان لا دی پھر نماز ادا کرو۔ اور اسی کی طرف امام شافعی رحمۃ اللہ اور عراقی گئے ہیں جب کہ ملوراء المشرک کے مشائخ کرام حبیب اللہ کے نزدیک کافر اس کے خاطب نہیں ہیں۔ اور یہی مذہب قاضی ابو زید شمس الدائیہ، فخر الاسلام رحمۃ اللہ کا ہے اور متأخرین کا بھی عقاید ہے اور ان کے نزدیک آیت کی تاویل یہ ہو گی کہ ان (اعتنقوا الصلوٰۃ) کا معنی ہے کہ نماز کی فرضیت کا اعتقاد رکھوادو، ان کی تکلیف کو قبول کرو امام ابو مسیح مصوّر ماتریدی رحمۃ اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے کہ جو اس بات کو جائز قرار دیتے ہیں کہ کفار کو فروع اسلام کا خطاب درست ہے۔ ان کے نزدیک اس آیت سے مراد ہو گی کہ نماز جو معروف ہے اسی طرح زکوٰۃ جو معروف ہے وہ ادا کرو اس طرح کہ ان کی شرائط کو پہلے لا دی جس طرح کہ نماز میں ستر کا دھانپا وغیرہ اور ان کی شرائط میں سے یہ ہے کہ ایمان پہلے لایا جائے تو پہلے ایمان لا کر یہ افعال ادا کرو اور جو کفار کی تکلیف بفروع اسلام کو جائز نہیں کہتے وہ اس آیت کی وہی تاویل کرتے ہیں جو بھی مذکور ہوئی اعفی اعتقدوا فرضیۃ الصلوٰۃ۔

سوال نمبر ۳۲۱: زکوٰۃ کا لغوی معنی کیا ہے اور اصطلاحی زکوٰۃ میں لغوی معنی کی کیا مناسبت ہے؟

جواب: زکوٰۃ ذکا الزروع سے کیوں تعبیر کیا اور مع الرکعین سے کس بات کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: زکوٰۃ ذکا الزروع کے محاورے سے مخوذ ہے یہ محاورہ تب بولا جاتا ہے جب کبھی پڑ جائے اور چونکہ اصطلاحی زکوٰۃ میں بھی زکوٰۃ و بنے سے مال میں برکت آتی ہے اور نفس کے لیے کرم کی فضیلت حاصل ہوتی ہے اس لیے اسے زکوٰۃ کہتے ہیں یا یہ زکاء سے بنا ہے جس کا معنی لمبادرت ہے اب اصطلاحی زکوٰۃ کی وجہ تسریہ یہ ہو گی کہ زکوٰۃ مال کو خبث سے اور نفس کو بخیل سے پاک کرتی ہے اس لیے اسے زکوٰۃ کہتے ہیں نماز کو رکوع سے تعبیر کر کے

یہودیوں کی نماز سے احتراز کیا گیا کیونکہ وہ رکوع ادا نہیں کرتے اور بھن نے کھارکوئے سے مرد مخصوص اور اطاعت ہے اس چیز کی جس کو شارع نے لازم فرمایا اور مجمع الرائعن کی تقدیس سے یہ اشارہ ملتا ہے نماز بآجاعت ادا کرو کیونکہ نماز بآجاعت نماز منفرد پر ۷۷ درجے فضیلت رکھتی ہے کیونکہ اس میں لوگ ایک دوسرے کی مدد کرتے اور عبادت وغیرہ کرتے ہیں۔

سوال نمبر ۳۳۲: اتامرون الفاسق بالبر الخ: ہمزة کیسا ہے اور یہ کے کہتے ہیں اس کی کون سی تین اقسام ذکر کی گئیں؟

جواب: یہ ہمزة تقریر مع التوبيخ والتعجب کے لیے ہے یعنی ان کا لوگوں کو شک کا حکم دیئے اور اپنے آپ کو بھول جانے کو پکا کیا اس کے ساتھ ساتھ ڈانٹ ڈپٹ کی گئی اور تعجب کا ظاہر کیا گیا بسر خر میں و سخت پیدا کرنے کو کہتے ہیں اور برق سے ماخوذ ہے جو کہ کشاد و افشاء کو کہتے ہیں اور یہ ہر خر کو شامل ہے اسی لیے کہا گیا ہے کہ یہ کی تین اقسام ہیں۔

- (۱) اللہ تعالیٰ کی عبادت میں بیڑ
- (۲) اقارب کی رعایت کرنے میں بیڑ
- (۳) غیروں کے معاملات میں بیڑ

سوال نمبر ۳۳۳: وتنسون انفسکم سے افلا تعلقون تک مضمون کی وضاحت کیجئے اور اس میں یہودیوں کی نہت کی صورت کیا ہے؟

جواب: حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ یہ آیت مدینہ منورہ کے یہودی علماء کے بارے میں نازل ہوئی کیونکہ یہ جس کی خر خواہی چاہتے اسے تھائی میں نبی اکرم ﷺ کی اتباع کا حکم دیتے تھے لیکن خود نبی اکرم ﷺ کی اتباع نہ کرتے اور بھن نے اس کی تفسیر میں یہ کہا کہ وہ مدد کا حکم دیتے تھے اور خود صدقہ نہ کرتے۔ اور واقعہ مقتولوں

الكتاب میں ان کو اذرا م و اسکات کیا گیا کہ حال یہ ہے کہ تم تو رات پڑھتے ہو اور اس مگر عناویں کی کوچھوڑ نے اور قول سے عمل کی مخالفت کرنے پر وعید ہے۔

سوال نمبر ۳۳۳: عقل کا الغوی معنی تباہیں اور انسانی عقل کی وجہ تیسیہ ذکر کریں اور بتائیں کہ اس آیت میں فاسق کو وعظ سے منع کیا گیا ہے؟

جواب: عقل کا الغوی معنی الحبس (روکنا) ہے اور اور اک انسانی کو عقل اس لیے کہتے ہیں کہ وہ انسان کو قیچی افعال و اقوال سے روکتی ہے اور اچھے کام کرنے پر کار بند رکھتی ہے پھر عقل اس قوت کو کہنا جانے لگا جس سے نفس اس اور اک کو پاتا ہے اس آیت میں واعظ کو اپنے ترکیہ نفس اور اس کی تکمیل کرنے پر ابھارا گیا ہے تاکہ وہ خود قائم ہو اور دوسرے کو بھی قائم کرے فاسق کو وعظ سے منع نہیں کیا گیا کیونکہ وہ مامور بے دو امر وں (واعظ اور ترکیہ نفس) میں سے ایک میں خلل دوسرے میں خلل کو ثابت نہیں کرتا۔

سوال نمبر ۳۳۵: صبر اور نماز کے ذریعے مدد مانگنے کی کیا صورت ہے نیز نماز تمام عبادات کی جامع ہے اس کی وضاحت کیجئے کیا صلوٰۃ سے یہاں کوئی اور بھی معنی مراد لیا گیا ہے اگر لیا گیا ہے تو وہ کیا ہے؟

جواب: صبر اور نماز کے ذریعے مدد مانگنے سے مراد یہ ہے کہ اپنی ضروریات پر کامیابی اور کشادگی کے انتظار نکے ذریعے مدد طلب کرو اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرتے ہوئے یا اس روزے کے ذریعے مدد طلب کرو (اپنی ضروریات پر) جو کہ مفطرات (کھانے کی حلال چیزوں) نے صبر کرتا ہے کیونکہ اس میں شہوت ثوٹ جاتی ہے اور نفس صاف ہو جاتا ہے اور نماز کے ذریعے مدد مانگنے سے مراد یہ ہے کہ نماز کا وسیلہ پیش کرو اور نماز کی طرف مائل رہو۔

نماز تمام عبادات کی جامع ہے چاہے وہ نفسانیہ (نفس سے متعلق) ہوں یا بدن متعلق جس طریق کہ طہارت بستر عورت اور ان دونوں پر مال خرچ کرنا، کعبہ کی طرف

متوہجہ ہونا اور عبادت کے لیے شہر جانا عکوف کرنا اعضاء سے خشوع کا اظہار کرنا اور بولنے کے نتیجت کو خالص کرنا، شیطان سے جہاد کرنا حق تعالیٰ سے مناجات کرنا، قرآن کریم کی قراءت کرنا اور شہادت میں کوادا کرنا نفس کو والطیبین (دوعمدہ و پاکیزہ چیزوں یعنی کھانے اور جماع) سے روکنا تو یہ تمام عبادات فقط ایک عبادت نماز میں پائی جاتی ہے۔ نماز سے دعا کا معنی بھی مراد پا گیا ہے۔

سوال نمبر ۳۳: انہا لکبیزة الخ میں باء ضمیر کا مرجع کیا ہے کبیرہ سے کیا مراد ہے اور خاشعین کی استثناء کی وجہ کیا ہے؟

جواب: انہا میں باء ضمیر کا مرجع یا ضمیر اور الصلوٰۃ دونوں ہیں مگر جیسے المفرد یا اس کا مرجع المصلوٰۃ ہے اور ضمیر صرف اس کی طرف اس لیے لوتائی گئی کہ ایک تو اس کی شان عظیم ہے اور دوسری یہ کہ نماز، صبر کی تمام اقسام کو شامل ہے یا اس کا مرجع وہ تمام اشیاء ہیں جن کا پہلے حکم دیا گیا اور جن سے روکا گیا۔ کبیرہ سے مراد تقلیلہ (بھاری) اور شاقہ (مشقت والی) ہے خاشعین کی استثناء کی وجہ یہ ہے کہ ان کے نفوس ان کاموں کے بد لے میں ملنے والے اجر کی وجہ سے ان پر راضی ہیں اس لیے اس میں وہ مشقت محسوس نہیں کرتے اور اس وجہ سے وہ تحکما دینے والی عبادتوں میں بھی لذت محسوس کرتے ہیں اسی وجہ سے سرکار دو عالم ﷺ نے فرمایا جعلت قرۃ عینی فی الصلوٰۃ (میری آنکھوں کی مخندگ نماز میں رکھدی گئی ہے)

سوال نمبر ۳۴: خاشعین کا وہ وصف جو قرآن مجید نے بیان کیا اس کی وضاحت کریں اور بتا میں کہ قرآن مجید نے لفظ طن ذکر کیا حالانکہ یہ مقام تینی ہے؟

جواب: خاشعین خشوع سے بنائے جس کا معنی الاخبارات (سر جھکانا) ہے اور پست ز میں کو بھی خشبعہ کہتے ہیں خشوع کا تعلق جوارح (اعضا) سے ہے کیونکہ جھکنا اعضاء کی

صفت ہے اور خضوع کا دل سے تعلق ہے کیونکہ خضوع بات ماننے اور نرمی کو کہتے ہیں یہاں  
طن یقین کے معنی میں ہے اس کی تائید مصحف ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہوتی ہے کہ  
اس میں یہ مظفون کی جگہ یہ معلمون ہے اور علم یقین کے لیے آتا ہے۔ اسی طرح اوس بن  
مجبر شاعر نے کہا فارسیتہ مستيقن الطن انه تو یہاں بھی خن پر یقین کا اطلاق کیا۔  
سوال نمبر ۳۳۸: دوبارہ میں اسرائیل کو نعمتیں یادو لانے میں کیا حکمت ہے نیز میں اسرائیل کی  
العالمین پر فضیلت سے کیا مراد ہے اور کیا اس سے انسان کا فرشتوں سے افضل ہونا لازم  
ہیں آتا؟

جواب: اس میں ایک تو تاکید ہے اور دوسرا یہ کہ ان کو تفضیل (فضیلت دینے) کی نسبت یاد  
دلائی گئی جو کہ نعمتوں سے اجل ہے جیسے اسرائیل کی العالمین پر فضیلت سے مراد ان کے زمانہ  
کے عالمین ہیں اور اس سے مراد ان کے آپاً اجدادی تفضیل ہے جو کہ حضرت موسیٰ علیہ  
السلام کے ساتھ تھے انہوں اللہ تعالیٰ کی عطااء (ایمان اور عمل صالح) کو بدل دیا تھی کہ اور  
اللہ عز وجل نے ان میں سے انبیاء اور بادشاہ بنائے بعض نے یہ کہا کہ عالمین میں چونکہ  
فرشتنے بھی ہیں اس لیے بشر کی تفضیل فرشتوں پر ثابت ہوتی ہے لیکن مصنف فرماتے ہیں کہ  
یہ استدلال ضعیف ہے (ہمارے ذہب میں انبیاء علیہم السلام کو جملہ ملائکہ پر فضیلت ہے اور  
خاص ملائکہ عام ممین سے اور عام ممین عالم فرشتوں سے افضل ہیں)  
سوال نمبر ۳۳۹: لا تجزی الخ کا نحوی مقام بیان کریں اور اس لفظ کا مادہ اشتراق ذکر  
کریں؟

جواب: لا تجزی الخ یوں کی صفت ہے اس آیت میں شیش اصدر (مفہوم مطلق)  
بسوئے کی ہوائے پر منسوب ہے لا تجزی کا مادہ اشتراق جزاء ہے اس جملے میں عائد مذکور  
ہے تہذیب عبارت لا تجزی فیہ ہے اور جو عائد مجرور کو مذکور کرنا جائز ہیں سمجھتے ان کے

زدیک اس میں وسعت پیدا کی گئی پھر فی جار کو حذف کر دیا گیا اور تمیز کو مفہول بنا کے گئم مقام کر دیا گیا۔

سوال نمبر ۲۲۰: دفع عذاب کے لیے کتنی بوز کون کوئی صورتوں کا احتمال ہوتا ہے حضرت انبالہ میں ذکر کر کے اس آیت کے ساتھ ان کی معرفت بتائیں؟

جواب: دفع عذاب کی چار صورتیں ہیں کہ: دفع عذاب یا تو قبر (غلبے) کے ساتھ ہو گا یا قبر کے علاوہ بکے ساتھ بھی صورت میں مدد کہلانے کی دوسری صورت میں پھر دو حال سے خالی نہیں کرو وہ مفت ہو گی یا نہیں بھی صورت میں وہ شفاعت و سفارش ہو گی اور دوسری صورت پھر دو حال سے خالی نہیں کر جو اس پر لازم تھا وہ اس کو ادا کر دے گا یا نہیں بھی صورت میں جزا اور دوسری صورت میں عدل (قدری) ہے اور ان میں کوئی صورت نہ ہو گی کہ وہ کسی کی طرف سے بدلہ بنے نہ اس سے شفاعت قبول کی جائے کی زاد سے معاوضہ لیا جائے گا اور ان کی مدد کی جائے گی۔

سوال نمبر ۲۲۱: شفاعت کی وجہ تسلیم کیا ہے اور کیا اس آیت سے شفاعت کی کتنی نہیں ہو رہی نیز نفس کی طرف جمع مذکور کی تمیز کیسے راجح ہوئی؟

جواب: شفاعت شیع سے ہوتا ہے جس کا معنی ملانا ہے اب شفاعت کی وجہ تسلیم یہ ہے کہ مشتوف عز و پیلے اکلا تھا شفعت نے اسے اپنے ساتھ ملا کر جوڑا بینا دیا یہ آیت کفار کے ساتھ خاص ہے کیونکہ یہ خطاب کفار سے ہے رعنی بات مسلمانوں کی شفاعت کی تو اس کی کتنی نہیں ہوتی کیونکہ کثیر آیات و احادیث شفاعت کے ثبوت پر دلالت کرتی ہیں۔ نفس بکرہ ہے اور چونکہ یہ سیاق کتنی کے تحت داخل ہے اس لیے عموم کا متفق ہے اور نفس کثیرہ کوشال ہو گا اور اس لیے جمع کی تمیز ہم راجح کی گئی اور نہ کہ اس لیے لاتی گئی کہ نفس عبادیا ایساں کے معنی میں ہوئی مذکور ہیں لہذا تمیز بھی مذکور کی راجح کی گئی۔

سوال نمبر ۳۲۲: وَذَنْجِينَاكُمُ الْغَيْرُ: میں مختلف قراءتوں کی وضاحت کریں ماقبل سے  
تعلق بنا کیسے نیز آل اور اصل کا فرق واضح کرتے ہوئے یہ بھی بتائیں لہ فرعون کا لغوی معنی  
کیا ہے اور یہ کس ملک کے پادشاہوں کا القب تھا اور اس فرعون کا کیا نام تھا؟

جواب: یہ ماقبل کے اجمال کی تفصیل ہے اور فرمومتی پر اس کا عطف عطف الحاصل علی العام  
کے قبیلے ہے ہے ایک قراءت میں اسے آنْجِينَتُكُم اور دسری میں مَجِينَتُكُم پڑھا گیا  
ہے۔ آل کا استعمال ان حضرات کے ساتھ خاص ہے جن کا مرتبہ بلند ہو چاہے وہی تو یہ اعتبار  
ہے جیسے آل فرعون یا اخروی اعتبار سے جیسے آل ابراہیم علیہ السلام۔ فرعون تفر عن  
الرجل سے بنا ہے اس وقت کہا جاتا ہے جب کوئی سرشن اور ظلم کرنے والا بن جائے اس  
فرعون کا نام مصعب بخاریان تھا بعض نے کہا کہ وہ فرعون اس کا بیٹا ولید تھا (یہ حضرت موسیٰ  
علیہ السلام کے مقابل فرعون تھا) اور حضرت یوسف علیہ السلام کے مقابلے میں بریان فرعون  
تھا۔

سوال نمبر ۳۲۳: سُوءُ الْعَذَابِ لِقْظَسُوءِ الْغَوْيِ اور اصطلاحی تحقیق ذکر کریں منصوب  
ہونے کی وجہ بیان کریں اور بتائیں کہ یہ جملہ حال ہے تو ذوالحال کیا ہے؟

جواب: سُوءُ ساء یسوء کا مصدر ہے اور یہ یوسوئکم کا مفعول ہونے کی وجہ سے منصوب  
ہے اور منصوب کا اصطلاحی معنی (شدید براء ہے جو شدت و برائی کی حدود کو تجاوز کر جائے)  
اور یہ جملہ نجیف اکھی کم ضمیر سے حال ہے یا آل فرعون سے حال ہے یادوں سے  
کیونکہ اس میں ضمیر دنوں کی طرف علی الافرا دراجع جوتوی ہے۔

سوال نمبر ۳۲۴: يَذْبَحُونَ أَبْنَاءَكُمْ لَنْ يُبَحِّلْنَ جملے کے ساتھ تعلق بیان کریں اور یہ  
نراٹیل کے جھوں کو فرعون کیون ذبح کرتے تھے وجہ بیان کریں؟

جواب: نیسوم و تکم کا بیان ہے اس وجہ سے اس کا عطف اس پر نہیں کیا گیا فرعونی ابنااء

ہی اسرائیل کو اس لیے ذبح کرتے تھے کہ فرعون نے خواب میں دیکھایا کہ ایشور نے اسے کیا کہنی اسرائیل میں سائیک بچہ نیدا ہو گا اور وہ فرعون کی حکومت ختم کر دے گا۔ (فلم یہود اجتہاد ہم من قدر اللہ تعالیٰ شیقا) لیکن اسکی کوشش اللہ تعالیٰ کی تقدیر کو بدلت سکی۔

سوال نمبر ۳۲۵: بلاء من ربکم الخ بلاء کے دو معنی کون کو نے جس بیان کوئی صحیح مراد ہے اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کیوں کی گئی اور اس کی عذبت کس وجہ سے ہے؟

جواب: اگر ذلکم سے اشارہ ان کے فعل کی طرف ہو تو بلاء سے مراد محنت ہو گی اور اگر اس سے اشارہ انجاء کی طرف ہو تو اس سے مراد عذبت ہو گی۔ اور بیان یہ دونوں معنی مراد ہو سکتے ہیں اور بلاء کا الغوی معنی اختیار (آزمائش) ہے اور چونکہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو کبھی محنت کے ساتھ اور کبھی عطا کے ساتھ آزماتا ہے اس لیے ان دونوں پر بلاء کے لفظ کا اطلاق کرو یا گیا۔ تیز آیت میں ممکن ہے کہ ذلکم میں اشارہ دونوں (انجاء و فعل) کی طرف ہو اس صورت میں بلاء سے امتحان مراد ہو گا جو کہ عطا و محنت کو شامل ہے۔ بلاء کی عذبت یہیں کے ساتھ لالائی گئی کہ یہ عظیم بہت عذبت والا تھا کہ اس سے ان کو نجات مل گئی۔

سوال نمبر ۳۲۶: دریا کے پھٹ جاتے اور میں اسرائیل کی نجات پر آل فرعون کے غرق ہونے کا واقع ذکر کریں اور یہ بھی بتائیں کہ دریا کے پھٹنے کی صورت کیا تھی اور اسے تقطیعون میں کس بات کی اشارہ ہے؟

جواب: چونکہ آل فرعون میں اسرائیل پر علم کرتے تھے اس لیے اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ اسرائیل کو لے کر نکل جائیں چنانچہ فرعون اور اس کے شکر نے ان کا بیچھا کیا اور ان کو دریا کے کنارے پر پایا اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی طرف دو یہی کہاں اعضا مبارک پانی پر نازیں چنانچہ اسی سے دریا میں بارہ خشک راستے نید ہو گئے۔

اور وہ اس پر چلتے گئے انہوں نے کہا ہمیں ڈر ہے کہ ہم میں سے بعض ہلاک ہو جائیں اور ہمیں پہنچی تھے تو اللہ تعالیٰ نے ان راستوں کے درمیان پانی کی کھڑی دیوار دل میں کمر کیاں بیٹاویں تاکہ وہ ایک دوسرے کو دیکھ سکیں اس طرح وہ دوسرے کنارے پر پہنچ آئے۔

جب فرعون اور اس کے ساتھی دیباں پہنچے اور انہوں نے دریا میں راستہ دیکھا تو اس میں داخل ہو گئے لیکن پانی نے ان کو آ لیا اور وہ ڈوب گئے۔ یہ واقعہ ایک طرف تھی اسرا ائمہ پر اللہ تعالیٰ کی بہت ہوئی نعمت تھا تو دوسری طرف

حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نعمت کی تصدیق تھی۔ حمی و انتہم تنظر وہن میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تم فرعونوں کو غرق ہوتا یا ان پر راستوں کو بند ہوتا وہی کیہے ہے تھے یا تمام واقعہ کی طرف اشارہ ہے یا یہ کہ جب سندھ نے ان کے جھونوں کو کنارے پر پھیکا تو تم اسے دیکھ دے گے۔

سوال نمبر ۲۳: امام بیضاوی رحمہ اللہ نے اس واقعہ کوئی اسرا ائمہ پر سب سے بڑی نعمت قرار دیا اس کی وجہ تھا میں۔ اور اس واقعہ کے بعد چھڑے کی پوچھا کرنے کے پیش نظر امام

بیضاوی رحمہ اللہ نے تھی اکرم رحیمؒ کی امت کو ان سے بہتر قرار دیا اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب: یہ واقعہ اس اعتبار سے تھی اسرا ائمہ پر بڑی نعمت قرار دیا گیا کہ اس میں انکی نشانیاں تھیں جن سے حکمت والے صانع کے وجود کا علم حاصل ہوتا ہے نہ اس میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی تصدیق تھی حضرت امام بیضاوی فرماتے ہیں ان لوگوں نے جو دیکھا وہ

علیہ السلام کی تصدیق تھی حضرت امام بیضاوی کے مجرمات نظریہ ہیں جن کو ذہن اور حلقہ لوگ ہی

محسوسات میں سے ہے لیکن اس کے باوجود ذہن اکرم رحیمؒ کی امت نے آپ کی اباع کی لیکن تھی

اسرا ائمہ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے مطالبہ کیا کہ جب تک ہم اللہ تعالیٰ کو ظاہری طور پر

ذکریں ایمان نہیں لائیں گے تو اس سے معلوم ہوا کہ امت محمد ﷺ ان سے بہتر امت ہے۔

سوال نمبر ۳۸: وَاعْدَنَا اللَّهُ أَكَّبَ قرائت وَعَذْنَا ہے دونوں میں کیا فرق ہے نیز یہ واقعہ کونے مہینوں میں ہوا اور اس کو راتوں سے کیوں تغیر کیا؟

جواب: یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب وہ لوگ مصر کی طرف لوئے اور فرعون ہلاک ہو چکا تھا ابن کثیر تابع عاصم، ابن عامر، حمزہ اور کبائی رحمہم اللہ نے واعدنا پڑھا لیکن دونوں طرف سے وعدہ تھا اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے وحی کا وعدہ فرمایا اور حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوہ طور پر حاضر ہونے کا وعدہ کیا یہ وعدہ ذکی قعدہ کا مکمل مہینہ اور ذوالحجہ کے دن تھے اور اسے چالیس راتوں سے تغیر کیا کیونکہ مہینوں کا آغاز راتوں سے ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۳۹: حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کتاب، اور فرقان عطا کی گئی دونوں میں فرق کے بارے میں اقوال بیان کیجئے؟

جواب: یہاں پانچ قول ہیں

(۱) ایک قول یہ ہے کہ تورات کو بھی کتاب کہا گیا اور اسے ہی فرقان فرمایا کیونکہ وہ جنت تھی جو حق و باطل میں فرق کرتی تھی۔

(۲) دوسرے قول کے مطابق کتاب سے تورات اور فرقان سے مجزات مراد ہیں کیونکہ ان سے اہل حق اور جھوٹے لوگوں میں فرق ہوتا ہے۔

(۳) تیسرا قول یہ ہے کہ اس سے کفر و ایمان میں انتیاز ہوتا ہے جو مانتا ہے وہ سو من اور جو نہیں مانتا وہ کافر ہوتا ہے۔

(۴) چوتھا قول یہ ہے کہ فرقان سے شریعت مراد ہے جو حلال و حرام میں فرق کرتی ہے۔

(۵) پانچویں قول کے مطابق فرقان سے مدد مراد ہے جس نے حضرت موسیٰ علیہ السلام اور آپ کے دشمنوں میں تفرقیں کر دی جس طرح یوم بدر کو یوم الفرقان کہا گیا۔

سوال نمبر ۳۵: "بَارِئٍ" پیدا کرنے والے کو کیا کہتے ہیں اس کی لغوی اصطلاحی تحقیق پیش کریں؟

جواب: بَارِئٍ کا معنی کسی چیز کا دوسری چیز سے الگ ہونا ہے جس طرح "بَرَئُ الْمَرِيضُ مِنْ مَرَضِهِ" یا "بَرَئُ الْمَدِيُونُ مِنْ دِيْنِهِ" یا یہ تبلیغی اشیاء کے طور پر بھی ہوتی ہے جیسے "بَرَأَ اللَّهُ أَدْمُ مِنَ الطَّيْنِ" اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو یوں پیدا کیا کہ اس میں تفاوت نہیں البتہ صورتوں میں ایک دوسرے سے ممتاز رکھا اس لیے اسے باری کہا جاتا ہے اور یہ لفظ فقط خالق سے اخض ہے۔

سوال نمبر ۳۵: بنی اسرائیل کو توبہ کے طور پر قتل کا حکم دیا اس سے کیا مراد ہے تفصیل سے بیان کریں؟

جواب: (۱) خواہشات کو مارنا مراد ہے جیسا کہ کہا گیا "مِنْ لَمْ يَعْذِبْ نَفْسَهُ لَمْ يَنْعِمْهَا وَمِنْ لَمْ يَقْتُلْهَا لَمْ يُحِبِّهَا" جو شخص اپنے آپ کو مشقت میں نہیں ڈالتا اسے عیش حاصل نہیں ہوتا اور جو آدمی اپنے نفس کو قتل نہیں کرتا وہ اسے زندہ نہیں رکھتا تو یہاں قتل سے خواہشات کا قلع قمع کرنا مراد ہے۔

(۲) ایک قول یہ ہے کہ ان کو یہ حکم دیا گیا کہ ایک دوسرے کو قتل کریں (اس شریعت میں بطور تو پہیہ عمل جائز رکھا گیا)

(۳) جن لوگوں نے بچھڑے کی پوچھنیں کی تھیں کہ ان کو حکم ہوا کہ وہ پوچھا کرنے والوں کو قتل کریں۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ۔

موال نمبر ۳۵۲: اس قتل کا ان کے لیے بہتر بونا کس بیان دپر ہے نیز توبہ کی تبیعت کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا "فتاہ علیکم" حالانکہ توبہ کرنے کا ذکر نہیں ہے۔ اور یہ بھی بتائی ہے کہ اس زیرِ کلام میں کس بات کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: اس عمل کی بہتری اس اعتبار سے ہے کہ یہ شرک سے پاکیزگی اور ابدی زندگی کا ذریعہ ہے "فتاہ علیکم" یا تو مذکوف سے متعلق ہے اُنرا سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا کلام قرار دیا جائے تو تقدیر عبارت یوں ہو گی "ان فعلتم ما امرتم فتاہ علیکم" اگر تم وہ کام کرو جس کا حسین حکم دیا گیا تو اللہ تعالیٰ تمہاری توبہ قبول کرے گا۔ اور اگر اللہ کی طرف سے خطاب ہو تو مذکوف پر عطف ہو گا گویا فرمایا "ففعلتم ما امرتم به فتاہ علیکم بارثکم" جس تم نے مأمور ہے پر عمل کیا تو تمہارے پیدا کرنے والے نے تمہاری توبہ قبول کی۔

اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وہ لوگ انتہائی جہالت کو پہنچ گئے تھے حتیٰ کہ اپنے خالق کی عبادت چھوڑ دی جو حکمت و ای ذات ہے اور اس کے غیر کی پوجا شروع کر دی اور جو شخص اپنے منعم کے حق کو نہ پہچانے وہ اس بات کے لائق ہے کہ اس سے زندگی واپس لی جائے اس لیے ان کو قتل کا حکم دیا۔

موال نمبر ۳۵۳: لفظ جہر کے حوالے سے مفسر علیہ الرحمہ کی تحقیق ذکر کریں نورِ کن لوگوں نے کہا تھا کہ ہم ایمان نہیں لائیں گے جب تک اللہ تعالیٰ کو جہر نہ کر دیکھ لیں اور جس بات پر ایمان لانا تھا وہ کیا ہے؟

جواب: جہر کا معنی واضح طور پر دیکھتا ہے لفظ جہر مسند رہے کہا جاتا ہے "جہر" بالقراءۃ میں نے بلند آواز سے قراءت کی یعنی واضح اور ظاہر۔ بطور مجاز دیکھنے کے معنی میں مستعمل ہے اس کا نصب مصادر (مغول مطلق) یا حال ہونے کی وجہ سے ہے حال قائل

بے ہوگا یا محفول سے جمروہ باء پر فتح کے ساتھ جاہر کی جمع کے طور پر پڑھا گیا اس صورت میں یہ حال ہوگا۔ اس بات کے قائل وہ ستر افراد تھے جن کو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوہ طور پر جانے کے لیے منتخب کیا یہ بھی کہا گیا کہ آپ اپنی قوم کے دل ہزار افراد تھے۔

جس چیز پر ایمان سے انہوں نے انکار کیا اور اللہ تعالیٰ کو دیکھنے سے مشرد طکیا وہ ایمان کی ذات ہے جس نے آپ کو تورات دی اور آپ سے کلام کیا یا آپ کی نبوت پر ایمان لاتا ہوا دے۔

سوال نمبر ۳۵۲: یہی اسرائیل کو کڑک نے آ لیا اس کی وجہ ان کا ایک مطالبہ تھا جو مال ہے وہ کیا مطالبہ تھا اور کیا دیدار خداوندی ممکن ہے نیز صاعقة کے حوالے سے دوسرے احتمال ہوں تو وہ بھی بتائیں؟

جواب: ان لوگوں کا مطالبہ یہ تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کو اس طرح دیکھیں جس طرح جسموں کو کسی جست میں دیکھا جاتا ہے اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کو جسموں کے مشابہ قرار دیا لیکن یہ بات محال ہے۔

ہاں اللہ تعالیٰ کو کسی کیفیت کے بغیر دیکھنا ممکن ہے جو مونوں کو آخرت میں حاصل ہوگا اور ان بیانات کرام میں سے بعض کو دنیا میں بعض حالتوں میں یہ شرف حاصل ہوا۔ صاعقة کے بارے میں ایک قول یہ ہے کہ آسمان سے آگ آئی اور اس نے ان کو جلا دیا یہ بھی کہا گیا کہ ایک جمیع تھی کسی نے کہا وہ ایک لشکر تھا جن کی آہنگ سن کر وہ بیہوش ہو گئے اور ایک دن رات بیہوش رہے۔

سوال نمبر ۳۵۵: ثم بعثتكم هن بعد موتكم اللهم: نموت کی قید کیوں ہے اور لعلکم تشکرون میں کس بات کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: مطلب یہ ہے کہ جب بعثت نموت کے بعد ہوتی ہے تو نموت کی قید کیوں ہے تو اس

میں یہ بتایا گیا کہ جس طرح موت کے بعد اتنا ہے اسی طرح نیندا اور بیہوش ہونے نکے بعد بھی بہت ہوتی ہے اگر موت کی قید نہ ہوتی تو پتہ نہ چلتا کہ وہ مر گئے تھے یا بیہوش ہوئے تھے یا وہ گئے تھے۔

لعلکم تشكرون میں موت کے بعد اٹھتے کی طرف اشارہ ہے کہ یہ ایک نعمت ہے یا جس نعمت کا تم نے انکار کیا اس نعمت پر تشكیر کرو۔

سوال نمبر ۳۵: بِوَظِيلِنَا اللَّغْ کا پس منظر بتا نہیں نہیں اور سلوی کیا ہے اور ما ظلمونا میں کس کلم کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: جب نبی اسرائیل نے قوم عمالق سے مقابلہ کرنے سے انکار کر دیا تو وہ چالیس سال میدان عیسیٰ میں بھکتے رہے وہاں کوئی رہائش گاہ نہ تھی تو ان پر بادلوں کا سایہ کیا گیا رات کو روشنی کے لیے ایک نورانی ستون اترتا کھانے کے لیے من اور سلوی اشارہ گیا من، ترجمہ یہ کہتے ہیں یہ جسے ہوئے شہد کی طرح تھا جو ان کے درختوں پر اترتا تھا اترنے کا یہ عمل طلوع نجس سے طلوع آفتاب ہوتا یہ برف کی طرح اترتا اور ہر آدمی اس قدر لیتا جو ایک دن رات کے لیے کافی ہوتا اگر زیادہ لیتا تو اس میں کیزے پڑ جاتے چونکہ ہفتے کے دن نہیں اترتا تھا اس لیے جو دن دو دنوں اور دو راتوں کے لیے تھے اور سلوی بھنا ہوا پرندہ تھا اسی طرح ان کے کپڑے نہ ملے ہوتے اور نہ پڑاتے پھر ان لوگوں نے ناگھری کی تو یہ ان کا اپنے اوپر کلم کرنا تھا۔

سوال نمبر ۳۶: بحث کے حوالے سے مصنف کی تقریب ذکر کریں اور خطایا کم میں لفظ خطایا کی تحقیق پیش کریں؟

جواب: لفظ بحث کے حوالے سے بفغلہ کے وزن پر ہے بحث گناہوں کو مٹانا بحثہ بتدا محدود کی خبر ہے اس لیے مرفوع ہے یعنی "مسالتنا بحثہ" ہمارے سوال گناہوں کی

معانی ہیں یا قولوا کامفعول ہے یعنی "قولوا حطة" (تم لفظ حطة کہو) ایک قول کے مطابق اس کامعنی "امرنا حطة" ہے یعنی ہم اس بستی میں اتریں اور قیام کریں۔

خطایا اصل میں خطایشی ہے جس طرح خصائص سیبونیہ کے نزدیک یا زائدہ کو ہمزہ سے بدل دیا کیونکہ وہ الف کے بعد واقع ہوتی لب دو ہمز سے جمع ہوئے دوسرے ہمزہ کو یاء سے بدل دیا پھر اسے الف سے بدل لایا ہمزہ دو الفوں کے درمیان تھا لہذا اسے یاء سے بدل لایا تو خطایا ہو گیا خلیل شحوی کے نزدیک ہمزہ کو یاء پر مقدم کیا گیا پھر مذکورہ بالاعمل ہوا۔

سوال نمبر ۳۵۸: سبزید المحسنین کو جواب کی صورت میں نہ لانے کی کیا وجہ ہے اور محسنین سے کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: سبزید المحسنین کا عطف نغفرلکم پر ہے اور معنی یہ ہے کہ تم میرا حکم مانوا ہم تم میں سے گناہ گاروں کے گناہ معاف کر دیں گے اور نیکو گاروں کو سبزید ثواب عطا کریں گے لیکن سبزید کو جواب امر سے نکال دیا اس لیے یہ مجروم نہیں ہے حالانکہ نغفرلکم جواب امر ہے اور اس پر عطف کی وجہ سے مجروم ہونا چاہیے تو اسے جواب ابھر سے نکال کر وعدہ کی شکل دی اور اس پر سین دا خل کر دی جو جزم سے مانع ہے یا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ تعالیٰ محسنین سے اپنا وعدہ ضرور پورا کرنے کا اور یہ بتایا کہ محسنین زیادہ ثواب کے درپے ہیں اگرچہ عمل نہ کریں اور اگر عمل کریں تو کیا حال ہو گا۔

لور محسنین سے ہو لوگ مراد ہیں جو اللہ تعالیٰ کی اہماعت و فرمائیداری کرتے ہیں اور اسکے حکم کے سامنے خوب جھکتے ہیں۔

سوال نمبر ۳۵۹: نبی اسرائیل نے اللہ تعالیٰ کے حکم قولوا حطة میں کیا تبدیلی کی اور ان کو کیا سر اٹالی؟

جواب: انہوں نے استغفار کی بجائے دنیا کا مال طلب کیا جس طرح ایک قول کے مطابق حکمة کی بجائے حنطة (گندم) کہا اس کی سزا کے طور پر ان پر عذاب نازل ہوا کہا گیا ہے کہ یہ طاغون قبا ایک قول یہ ہے کہ ایک ساعت میں اس سے چوبیس ہزار لوگ گر گئے تھے پہاں تک کہ ستر ہزار ہلاک ہو گئے۔

سوال نمبر ۳۹۰: رجز سے کیا مراد ہے نیز رجز اور رجس میں کیا فرق ہے؟

جواب: رجز اب سے کہتے ہیں جس سے نفرت اور کراہت ہوا اور رجس بھی یہی ہے۔

سوال نمبر ۳۹۱: حضرت موسیٰ علیہ السلام کا عصا مبارک کہاں سے آیا اور جس پھر پر اسے مارا گیا کہاں سے لایا گیا نیز یہ پھر اور عصا کتنے کتنے گز کے تھے؟

جواب: یہ ایک پھوکوڑ پھر تھا جسے حضرت موسیٰ علیہ السلام کوہ طور سے لائے تھے اس کی ہر طرف سے تین جشے جاری ہوئے یوں کلی پارہ چشے ہو گئے اور وہاں سے ہر قبیلے کی طرف نہیں جازی ہوئیں ان لوگوں کی تعداد سات لاکھ سے زیادہ تھی جو پارہ میلیوں میں پھیلے ہوئے تھے۔

یا یہ پھر حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ جنت سے آیا اور حضرت شیعیب علیہ السلام نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دیا یا یہ پھر وہ تھا جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے کپڑے پلے کے بھاگا تا جب آپ نے غسل کے لیے اپنے کپڑے اتار کر اس پر رکھے تھے حضرت جبریل علیہ السلام کے کہنے پر آپ نے اس کو ساتھ لے لیا یا محض کوئی پھر تھا یہ زیادہ ظاہر ہے ایک قول کے مطابق سنگ مرمر کا پھر تھا جو چاروں طرف ایک ایک ہاتھ تھا عصا حضرت شیعیب علیہ السلام نے آپ کو دیا تھا یہ جنت سے آیا تھا اور اس کی دو شاخیں تھیں جو انہیں پہنچنے والیں ہوتی تھیں یہوں ہاتھ لئے چونکہ چونکہ نے زائد تھا۔

سوال نمبر ۳۹۲: نواد قلنا ادخلوا هذه القرية الخ اس سے کوئی سستی مراد ہے سجدا

میں کسی تم کے بحدے کا حکم ہے اور اس بحدے کا سبب کیا تھا؟

جواب: اس بستی سے بیت المقدس مراد ہے بعض نے کہا اس بحاتا ہی بستی مراد ہے بحدے سے یا تو جنکتا مراد ہے یا واقعی بحدہ مراد ہو گا اور اس کا سبب میدان خیہ سے نکلنے پر اللہ تعالیٰ کے لیے شکر ادا کرنا تھا۔

سوال نمبر ۳۶۳: فان فجرت الخ فاء جزا یہ ہے جب کا اس سے پہلے شرط انہیں اس کا کیا جواب ہے نیز عشرہ کی لغات ذکر کریں؟

جواب: فان فجرت مخدوف سے متعلق ہے تقدیر عبارت یہ ہے "فان ضریب فقد انفجرت" یا "ضریب فان فجرت" اس طرح فاء جزا یہ اور اس سے پہلے شرط مخدوف ہے "عشرہ" میں شین حکوم اور مفتون دونوں طرح پڑھی جاتی ہے (یہ دو لغت ہیں)

سوال نمبر ۳۶۴: کلوا و اشربوا الخ میں رزق سے کیا مراد ہے نیز جبولاً تعثوا میں فساد سمجھا جاتا ہے تو مفسدین کی قید کیوں لائی گئی تعثوا اور بعثت میں باب اور سی کے اعتبار سے فرق واضح کریں؟

جواب: اس رزق سے مراد سن اور سلوٹ اور چشمون کا پانی ہے بعض نے کہا اس سے صرف پانی مراد ہے جو پیا جاتا ہے اور اس سے پیدا ہونے والی سبزی وغیرہ کھاتی جاتی ہے۔ لکھتی ہے فساد کرتے ہوئے حد سے نہ بڑھو لیکن بعض اوقات یہی فساد نہیں ہوتا جس طرح حد سے بڑھنے والے ظالم کا مقابلہ کرتا اس لیے مفسدین فرمائے کہ فساد کی قید لکھی گئی۔ العیث باب "علم یعلم" سے ہے اور عثوی عثو باب "نصر ینصر" سے ہے اور دونوں کا معنی تقریباً ایک ہے لیکن عام طور پر العیث کا استعمال اس حیث میں ہوتا ہے جس کا ادراک بطور حس ہو۔

سوال نمبر ۳۵: ان محررات کے مکمل کوہنسر نے اہمی جاہل قرار دیا اس کی کیا وجہ بیان کی ہے؟

جواب: مصنف علیہ الرحمہ نے ان مکریں کو اس لیے بہت برا جاہل قرار دیا کہ جب پھر وہ سے پہل سو بڑے جا سکتے ہیں پھر کوسر کے میں ڈالا جائیے تو وہ ہاہر آ جاتا ہے متناطلی۔ پھر وہ کو سمجھنے سکتا ہے تو پھر زمین کے پیچے سے پانی کیوں ہاہر نہیں لاسکتا۔ یا ہوا کو سمجھنے کر اہل کو پانی میں بدل دیے جب کہ مندرجہ پالا امور ممکن ہیں تو پھر پھر سے پانی کا نکلنا کیوں ہمکن بے لہذا ان لوگوں کا اس بات پر غور نہ کرنا ان کی بہت بڑی جہالت ہے۔

سوال نمبر ۳۶: میں اسرائیل نے کہا ہم ایک کھانے پر میر نہیں کر سکتے جب کھانا ایک نہیں تھا (پہلے من اور سلوئی دو کھانے تھے) تو ایک کھانا کیسے کہا گیا اور ایل کے ساتھ ذکر کریں؟

جواب: چونکہ اس کھانے میں تبدیلی نہیں ہوتی تھی اس لیے اسکو ایک قرار دیا جیسے کہا جاتا ہے طعام مائدہ الامید واحد مطلب یہ ہے کہ اس کا رنگ نہیں بدلتا اسی عدم تبدیلی کی وجہ سے وہ رنگ پر گئے یا ایک نوع مراد ہے اور وہ کاشتکار تھے اس کے کھانے سے اکتا گئے یعنی روزانہ ایک ہی قسم کا کھانا مراد ہے اگرچہ وہ دو قسم کا کھانا تھا۔

سوال نمبر ۳۷: بیخراج لانا میں جزم کیوں ہے؟ اور انبات کی نسبت اللہ تعالیٰ کی بجائے زمین کی طرف کی گئی ہے یہ کوئی نسبت ہے؟

جواب: فادع (امر) کا جواب ہونے کی وجہ سے بیخراج مجرم ہے اور انبات کی نسبت زمین کی طرف تبست مجازی ہے اور قابل (زمین) کو فاعل (اللہ تعالیٰ) کے قائم مقام کیا گیا۔ یہ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے اگانے کے اڑکو زمین قبول کرتی ہے۔

سوال نمبر ۳۸: من بقلہما، ترکیب میں کیا واقع ہو رہا ہے نیزادی کھانے سے کیا مراد ہے نیز دنو اور رفعت کا الغوی اور اصطلاحی معنی ذکر کرے مثالیں بھی دیں؟

جواب: من بقلها: حال کی جگہ پر ہے بعض نے کہا کہ حرف جر کے اعادہ سے یہ بدل ہے ادنی سے مراد یا تو مقام کے اعتبار سے زیادہ قریب ہے یا مرتبہ کے اعتبار سے زیادہ گھری ہوتا ہے دفعہ و اصل میں مکان میں قرب کے لیے آتا ہے پھر بطور مجاز خیس کے لیے استعمال ہوتے لگا جس طرح لفظ بقدر شرف کے لیے بطور مجاز استعمال ہوتا ہے رفعت بلندی کو کہتے ہیں اور اس سے مراد محل اور بہتلوں سے دور ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۲۹: اہبیطوا مضررا اللع میں ہبیوط کا ذکر ہے جو بلندی سے اترنے کا معنی دیتا ہے کیا یہ معنی یہاں صحیح ہے اور مصر عام شہر ہے یا خاص؟ اگر خاص ہے تو توین کیوں آئی جب کہ یہ علم ہے؟

جواب: ہبیوط اترنے اور نکلنے کے معنی میں آتا ہے ہبیط الوادی (وادی میں اترنا) ہبیط مفہوم جب مکن کے ساتھ ہوتا "خرج منه" کے معنی میں آتا ہے یہاں میدان جیسے نکل کر شہر میں جانا مراد ہے مصر بہت بڑے شہر کو کہتے ہیں اور اصل میں دو چیزوں کے درمیان حد کو کہا جاتا ہے بعض نے کہا یہاں خاص شہر کا نام مراد ہے اور اس پر توین لا کر منصرف پڑھا گیا کیونکہ اس کا درمیان والا حرف ساکن ہے اس لیے غیر منصرف نہیں ہو سکتا یا یہ بلندی کا تاویل میں ہو گا اب صحیح صرف کا صرف ایک سبب یعنی غلط ہو گا اس لیے صرف پڑھیں گے ایک قول یہ ہے کہ اس سے خاص شہر مراد نہیں بلکہ کوئی بھی بڑا شہر مراد ہے۔

سوال نمبر ۳۰: نبی اسرائیل پر ذلت و مکنت مسلط ہونے کا کیا مطلب ہے حالانکہ آج یہودی پوری دنیا پر چھائے ہوئے ہیں؟

جواب: قرآن مجید میں "ضریبت علیہم الذلة والمسکنة" فرمایا گیا تو اس سے مراد ان کا ذلت و مکنت کم رجحان یا ذلت کا ان ساتھی جانا مراد ہے جیسے جنوب الملین علی الحاشط اس وقت کہا جاتا ہے جب دیوار سے کچھ مل جائے عام طور پر یہودی ذیل اور

مسکین ہیں یا تو حقیقتاً اور یا تکلف کے طور پر کہ وہ اس بات سے ذریتے ہیں کہ ان پر جزیہ بڑا نہ دیا جائے لہذا ان کا مالدار ہوتا یا اقتدار پر ہوتا اس ذلت کے خلاف نہیں علاوه ازیں دنیا میں یہودیوں کو ملک اسرائیل میں اقتدار حاصل ہے اور ان کا اقتدار بھی دوسرے لوگوں کا سر ہون ملت ہے امریکہ وغیرہ انکی پشت پر ہے۔

سوال نمبر ۱۷۳: نبی اسرائیل پر ذلت، ملت اور غصب کیوں مسلط ہوا قرآن مجید نے انکی کیا وجہ بیان کی ہے وضاحت سے ذکر کریں نیز وہ انبیاء کرام کو قتل کیوں کرتے تھے؟

جواب: نبی اسرائیل پر ذلت، ملت اور غصب مسلط ہونے کی وجہ یہ تھی کہ وہ اللہ تعالیٰ کی آیات کا انکار کرتے اور انبیاء کرام علیہم السلام کو ناقص شہید کرتے تھے آیات کے انکار سے سر اور مجرمات کا انکار ہے جس طرح دریا کا پھٹ جانا اور پھر سے چشمون کا جابری ہوتا ہے و سلوی کا اترنا، تورات، انجیل وغیرہ آسمانی کتابوں کا انکار بالخصوص نبی اکرم ﷺ کی نعمت کا انکار جو نعمت ان کتب میں مذکور تھی اسی طرح آئیت رجم کا بھی انکار کرتے تھے۔

نبی اسرائیل نے حضرت شیعہ، حضرت زکریا اور حضرت عیسیٰ علیہم السلام کو شہید کیا اور اس قتل کی وجہ خواشہات کی اتباع اور دنیا کی محبت تھی اور انبیاء کرام علیہم السلام اس سے روکتے تھے۔

سوال نمبر ۲۷۳: ذلک بِمَا عَصَوُا اللَّهَ میں ذلک کا انکرار کیوں ہے اور کیا اس اشارہ مفرد سے دو چیزوں کی طرف اشارہ ہو سکتا ہے نیز یہاں مصنف نے کس بات کو حسن قرار دیا۔

جواب: کہا گیا کہ اس اشارہ کا انکرار اس وجہ سے ہے کہ ان کو جو سالمی اس کا سبب جس طرح کفر لہ را نبیا کرام علیہم السلام کو شہید کرنا تھا (ذلک بانہم کانووا مکفرون اللہ) اسی طرح گھنیابوں کا ارتکاب اور خود خداوندی سے چھاؤز بھی اس کا ایک سبب تھا۔ (ذلک بِمَا نَعْصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ)

یہ بھی کہا گیا کہ اشارہ کفر اور قتل دونوں کی طرف ہے اور بہا عصوکی باہم کے معنی میں ہے اور جب دو چیزوں کو اکٹھا کیا جائے تو اسی اشارہ واحد بھی کفایت کرتا ہے جس طرح یہاں باہم کو مع کے معنی میں لیا گیا۔

معنف فرماتے ہیں حسن بات یہ ہے کہ مضرات اور مہمات (امانے اشارہ اور امانے موصولہ) کا تثنیہ اور جمع بطور حقیقت نہیں ہوتے اسی لیے الذی جمع کے معنی میں آتا ہے۔

سوال نمبر ۳۷: ان الذين امنوا سے من امن بالله تک کے حوالے سے بتائیں کہ جب ایمان والے کہہ دیا تو پھر ایمان لانے کا کیا مطلب ہے؟ اور الذين امنوا سے کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: مقصد یہ ہے کہ جو لوگ زبان سے ایمان کا دعویٰ کرتے ہیں وہ دل سے بھی ایمان لے آتیں۔ یہ مذاقین کے بارے میں ہے اور اہل کتاب کے حوالے سے یہ ہے کہ جو لوگ اپنے ادیان کے منسوب ہونے سے پہلے اپنے دین پر ایمان رکھتے تھے یا یہ کہ ان کفار میں سے جو خالص طور پر ایمان لائے۔

الذین امنوا سے مراد ہے وہ لوگ جو ایمان کا دعویٰ کرتے ہیں اور ان میں مخلص بھی ہیں ان کو ثابت قدمی کا حکم دیا گیا اور مذاق بھی ہیں ان کو دل سے ایمان لانے کی ترغیب اور حکم دیا گیا۔

سوال نمبر ۳۸: والذین هادوا و النصارى النَّخَ کے حوالے سے مفسر کی تحقیق ذکر کریں اور بتائیں کہ جماعتیں کون لوگ ہیں؟

جواب: قادِر اتَّهْوَذُوا کے معنی میں ہے کہا جاتا ہے قادِر وَ تَهْوِذٰ یہ اس وقت کہتے ہیں جب کوئی شخص یہودیت میں داخل ہوئے ہو دیا تو عربی لفظ ہے قادِر سے بنا جب تو بکرے

انہوں نے پھر بے کی پوچھا سے تو اُن کو یہودی کہا گیا۔ یا مجھی لفظ ہے اسے مل ب کیا  
گیا یا حضرت مسیح علیہ السلام کے ہونے میں یہودا کے نام پر ان کا نام رکھا گیا۔

فصلوں کی تصریح کی جس ہے جس طرزِ اندامی "ندمان کی شق" ہے اور  
نصرتی مکارا میلان کے لیے ہے جس طرزِ الحمری میں یا مبالغہ کے لیے ہے جو نکل  
ان لوگوں نے حضرت مسیح علیہ السلام کی مدد کی اس لیے ان کا یہ نام رکھا گیا یا وہ آپ کے  
ساتھ پھر ان یا نامہ رہنمائی میں تھے اس لیے ان کو نصاریٰ کہا گیا۔ (نصران کے نام یا  
ہمروں سے مشق ہو کر ان کا نام ہوا)

صلی اللہ علیہ وسلم اور نصاریٰ کے درمیان ایک قوم کا نام ہے کہا گیا ہے کہ ان  
کا اصل دین قوچ علیہ السلام ہے کا دین تھا یہ سمجھی کہا گیا کہ وہ فرشتوں کی پوچھا کرتے تھے ایک  
قول کے مطابق ستاروں کی پوچھا کرتے تھے اگر یہ لفظ عربی ہو تو صبا کے مشق ہو گا اور  
لشکن کے سمجھی میں ہو گا یا صبہ سے مشق ہو گا مل بونے کا سمجھی ہے کہ نکل وہ دوسرے تمام  
اویان کو چھوڑ کر اپنے دین کی طرف مل ہوئے یا حق سے باطل کی طرف مل ہوئے ہوئے۔

سوال نمبر ۵۲: خوف علیہم ولا هم يحترقون میں کس خوف اور حزن کی فہمی ہے  
نَزَّ اللَّهُنَّا مِنَ النَّاسِ مَنْ آتَنَا مِنْ حَسْنَاتِنَا فَلَا يُؤْمِنُ بِمَا نَعْلَمُ وَمَنْ أَعْلَمُ  
اختلاف نور اس کا جواب کیا ہے؟

جواب: یعنی کفار کو عذاب کا خوف ہو گا اور جمل میں کوتاہی کرنے والے کو عمر کے خاتم ہونے  
اور ثواب کی فوت ہونے کا فہم ہو گا۔

من لَمْ يَنْهَى عَنْ حِلْمِهِ فَلَمَّا هُوَ مَرْجُونٌ فَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ كُلُّ خَيْرٍ  
ہے (لنَّا نَنْهَى مَنْ آمَنَ مِنْ جَوَانِهِ) یا ان کے اس سے بدلی ہے اور فلتمہم اجرہم  
اس کی خیر ہے اور قاء مسند الیہ (لتقطمن) پر حضمن بونے کی وجہ سے شرط کے سمجھی میں ہے۔

سیبویہ نے کہا کہ ابن کی خبر پر قاء داخل نہیں ہوتی اس کا جواب یہ دیا گیا کہ

انَ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوَبُوا فَلَهُمْ عَذَابٌ جَهَنَّمَ  
میں ابن کی خبر پر قاء داخل ہے۔

سوال نمبر ۶۷: میں اسرائیل سے کیا میتاق لیا گیا اور ان لوگوں پر طور کو اٹھانے کی وجہ اور صورت کیا تھی؟

جواب: میں اسرائیل سے یہ وعدہ لیا گیا کہ وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی ایتائی کریں اور تورات پر عمل کریں ان پر طور کو اٹھانے کی وجہ یہ تھی کہ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام ان کے پاس تورات لائے اور انہوں نے اس میں سخت اور مشکل امور دیکھے تو یہ بات ان پر شاق گز ری اور انہوں نے انکار کر دیا چنانچہ حضرت جبریل علیہ السلام کو حکم ہوا تو انہوں نے کوہ طور کو جز سے اٹھا کر ان پر لاکھڑا کیا تو انہوں نے تورات کو قبول کر لیا۔

سوال نمبر ۶۸: اللہ تعالیٰ نے میں اسرائیل کو اپنے ایک فضل کی طرف متوجہ کیا جس کی وجہ سے وہ خسارے سے فتح گئے وہ فضل کیا ہے؟ اور خسارے سے بچاؤ کیا تھا نیز لقطہ سوکے بارے میں مصنف نے کیا فرمایا؟

جواب: اس فضل سے مراد ان کو توبہ کی توفیق عطا کرتا ہے یا انی اکرم ﷺ کی ذات والا صفات اللہ تعالیٰ کا فضل ہے کہ آپ ان کو حق کی طرف دعوت دیں گے اور ہدایت کی راہ دکھائیں گے۔ اگر یہ فضل نہ ہوتا تو وہ گناہوں میں معروف ہونے کی وجہ سے نقصان اٹھاتے پا گیوں تھے اسی زمانے کی وجہ سے خسارہ ہوتا۔

لقطہ سو اصل میں ایک چیز کے امتیاز کی وجہ سے دوسری چیز کے امتیاز کے لیے ہے اور جب یہ حرف (لہو) لا اپنے داخل ہو تو ایسا ہوتا کہ اس کا دل دیتا ہے یعنی ایک سوچ کی شہوت سے دوسرے کی نقی فردا ہوتی ہے۔ لہذا یہاں مفہوم یہ ہو گا کہ تم پر اللہ تعالیٰ کا فضل تھا لہذا

خوارہ نہ ہوں

سوال نمبر ۳۷۸: سبکت کا کیا معنی ہے اور اس واقعہ کا پس مذکور کیا ہے یہ واقعہ کس نبی کے زمانے میں پیش آیا؟

جواب: لفظ سبکت صدر ہے کہا جاتا ہے سبکت اليہود جب انہوں نے ہفتہ کے دن کی تعلیم کی گیا یہ تعلیم کا معنی دیتا ہے اس کا الفوی معنی کا ملتا ہے ان کو حکم دیا گیا کہ اس دن کو دوسرے کاموں سے منقطع کر کے عبادت کے لیے خالص کریں یہ لوگ ایسا ہستی میں رہتے تھے جو دریا کے کنارے پر تھی اور حضرت داؤد علیہ السلام کا زمانہ تھا ان لوگوں کو ہفتہ کے دن پھنسی کا شکار کرنے سے منع کیا گیا تو انہوں نے یہ حیلہ اختیار کیا کہ دریا کے کنارے پر چھوٹے چھوٹے تالاب بنادیتے تاکہ ان میں مچھلیاں آ جائیں اور وہ اتوار کے دن شکار کر لیتے۔

سوال نمبر ۳۹: ان لوگوں کو بندروں بنا نے سے کیا مراد ہے اور خاسیتین کی قید کیا مطلب ہے نیز لفظ خاسیتین اور قردة پر مصنف کی بحث ذکر کریں؟

جواب: اس سے مراد انگلی شکلوں کو بندروں کی صورت میں بدلنا ہے شعور و غیرہ اسی طرح باقی تھا حضرت مجاہد فرماتے ہیں ان کی صورتیں منع نہیں ہو سیں بلکہ ان کے دلوں کو بندروں کی مثل قرار دیا گیا جس طرح فرمایا گیا کہ وہ گدبوں کی طرح ہیں جو بوجہ اٹھاتے ہیں قردة، کاف کے فتح کے ساتھ بھی پڑھا گیا اور خاسیتین کو ہمزہ کے بغیر خاسیتین بھی پڑھا گیا خاسیتین کی قید سے یہ بدلایا گیا کہ دونوں باتیں ہوں گی بندروں بنا اور ڈلت ور بوائی بھی خاسیتین یا تو خبر کے بعد خبر ہے یا حال ہے۔

سوال نمبر ۳۸: نکال کے کہتے ہیں نیز بعنیدیہ اور مخالفہ سے کون لوگ مراد ہیں نیز یہاں تسلی لوگوں سے کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: نکال غیرت کو کہتے ہیں جو شخص اس کو پیش نظر رکھے اسے ہر بے کام سے روکتی ہے

اُن لیے ہوں کو قتل کئے ہیں یہیں یہیں سے اس سے پہلے کے لوگ مراد ہیں اگر ان سے پہلے کی کہ میں ان کا ذکر ہو درست اس وقت کے لوگ مراد ہوں گے اور میں خلفہا سے بعد والی اُنہیں مراد ہیں یا وہاں موجود اور دوزخ والے لوگ مراد ہیں یا اس بُستی والے اور اسکے مفہومات والے مراد ہیں یا پہلے اور بچھلے گناہ مراد ہیں۔ متن سے اس قوم کے متن مراد ہیں یا ہر متن مراد ہے۔

سوال نمبر ۲۸۳: گائے ذبح کرنے کا میں مذکور کیا ہے تسلیم سے واقعہ ذکر کریں اور بتائیں کہ اصل واقعہ عیان کرنے سے پہلے گائے ذبح کرنے میں مصنف نے کیا حکمت بیان کی ہے؟

جواب: یہی اسرائیل میں ایک مالدار شخص تھا اس کے بھتیجیوں نے اس کے بیٹے کو قتل کیا تاکہ ان کو وراثت مل جائے انہوں نے محتول کو شہر کے دروازے پر ڈال دیا اور دیت کا مطالبہ کرنے لگا تو اللہ تعالیٰ نے ان کو ایک گائے ذبح کر کے اس کا گوشت اس محتول پر بارے کا حکم دیا دیا تاکہ وہ نہ ہو کر قاتل کے بارے میں تائے چنانچہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے بزندہ ہوا اور اس نے قاتل کے بارے میں بتا دیا۔

چونکہ یہ واقعہ یہی اسرائیل کی برائیوں میں سے ایک مستعمل ہے اسی پر مشتمل تھا اس لیے اس کو واقع پہلے اگر طور پر بیان کیا گا وہ برائی اللہ کا اسرار خداوندی کا ذمہ اُن اڑاٹا بار بار سوال نہ کرنا اور حکیم شکر نہ کرنا تھا۔

سوال نمبر ۲۸۴: لفظ مزدہ اکی لغوی تحقیق بیان کریں اور حضرت موسیٰ علیہ السلام نے مذاق کی نگی کی بجائے "اعوذ بالله ان لکون من الجاملين" کیوں فرمایا۔

جواب: ہزو سے مراد مذاق کا محل یا نشانہ یا اہل حزو یا مہزو (اسم مفعول) یا شخص مزدہ (مذاق) مراد ہے مبالغہ کے طور پر یوں کہا گیا یعنی جو کچھ حضرت موسیٰ علیہ السلام بتے فرمایا

انہوں نے اسے بہت بعید جانتے ہوئے یوں بطور مبالغہ کہا کہ ہمیں مذاق ہمارے ہیں۔

ہزو اڑا پر صدھ کے ساتھ اور ہزو اسائیں بھی پڑھا گیا پہلا قول امام حفصہ کا ہے جو امام عاصم سے روایت کیا وہ سر اقول حمزہ اور استعمال سے جو نافع سے لیا گیا اور حمرہ کو وادی سے بدل کر بھی پڑھتے ہیں۔

آپ نے جامع جواب دیا کیونکہ جہاں یہ بات واضح فرمائی کہ آپ نے ان سے مذاق نہیں کیا وہاں اس بات کو بھی واضح فرمایا کہ مذاق کرنا جاہلوں کا کام ہے اور انہیاں کرام جہالت سے پاک ہونے کی وجہ سے کسی نے مذاق نہیں کرتے نہیں یہ ایسا عمل ہے کہ اس سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کونا ضروری ہے۔

سوال نمبر ۳۸۲: نبی اسرائیل گائے کی صفت پوچھتے تھے لیکن انہوں نے لفظ مٹا کے ساتھ سوال کیا جو عام طور پر جنس کے متعلق سوال کے لیے مستعمل ہوتا ہے اس کی کیا وجہ ہے؟

جواب: لفظ مٹا عام طور پر جنس کے بارے میں سوال کے موقع پر استعمال ہوتا ہے لیکن جب انہوں نے دیکھا کہ جس گائے کو ذبح کرنے کا ان کو حکم دیا گیا ہے اس کا حال یہ ہے کہ اس کی جنس سے کوئی چیز دستیاب نہیں تو انہوں نے اس کو اس کے قائم مقام قرار دیا جس کی حقیقت کو وہ نہیں جانتے اور انہوں نے اس کی مثل نہیں دیکھا لہذا اس کے ساتھ سوال کیا کہ وہ اس جنس سے ہے۔

سوال نمبر ۳۸۳: بفقط فارض، بکر اور عوان پر وحشی ڈالیں؟

جواب: مطلب یہ کہ وہ مسٹہ نہ ہو اور مسٹہ وہ ہے جو تیرے سال میں داخل ہو۔ فارض، لفظ فرض سے ہتا ہے جس کا معنی کاتنا ہے کویا اس کی عمر منقطع ہو گئی اور وہ آخر کو پہنچ گئی۔ اور بکر سے مراد ہر چیز کا اول ہوتا ہے البتہ دن کا پہلا حصہ اور الہا کورٹ ابتدائی چھل کو کہتے ہیں مطلب یہ کہ بالکل بھی نہ ہو عوان نصف کو کہتے ہیں یعنی درمیانی خردالی یہو۔

سوال نمبر ۳۸۵: گئے کے معین ہونے اور وقت خطاب سے بیان کے مخزہ ہونے پر مصنف نے کیسے استدلال کیا اور اس مسئلہ میں مفترزلہ کا کیا ذہب ہے؟

جواب: نبی اسرائیل نے کہا "انا ان شاء اللہ لمهتدون" بے شک جم اگر اللہ تعالیٰ نے چیبا تو بدائیت پائیں گے (یعنی اسکی گائے پائیں گے) اس سے دو باقاعدات ہوئیں ایک یہ کہ ہر نو پیدا کا ملک اللہ تعالیٰ کے ارادے سے ہوتا ہے وجہ استدلال یہ ہے کہ بدائیت پائے کو اللہ تعالیٰ کی مشیت سے متعلق کیا گیا اور بدائیت پاتا حادث میں سے ہے الجد احوالات اللہ تعالیٰ کے ارادے سے وجود میں آتے ہیں۔

مفترزلہ کہتے ہیں بعض حادث بندے کے ارادے سے وجود میں آتے ہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ بعض اوقات حکم اور ارادے میں فصل ہوتا ہے ورنہ گائے ذبح کرنے کا حکم دینے کے بعد اننا ان شاء اللہ کہنے کی کوئی وجہ تھی بلکہ فوری طور پر عمل کرنا ضروری ہوتا۔ جب کہ مفترزلہ کہتے ہیں کہ امر معین ارادہ ہے اور اللہ تعالیٰ جس بات کا حکم دیتا ہے اس کا ارادہ بھی فرماتا ہے۔

سوال نمبر ۳۸۶: جو لوگ گئے کا تعین نہیں مانتے وہ کیا دلیل دیتے ہیں؟

جواب: بعض لوگ کہتے ہیں کہ کوئی بھی گائے ذبح کرنے کا حکم تعاوہ کہتے ہیں بیان کو وقت خطاب سے مخزہ کرنا جائز نہیں اس لیے ان اوصاف کے بغیر کوئی ذبح کی جا سکتی تھی۔ لیکن مصنف علیہ الرحمہ فرماتے ہیں گئے کے ان اوصاف کا بیان کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ معین تھی اور بیان وقت خطاب سے مخزہ ہو سکتا ہے۔

سوال نمبر ۳۸۷: فاعلوا ما تؤمرون الخ کی تفسیر میں مصنف نے ماتو مرنہ (ضریر منصوب متعلہ کے ساتھ) کیون ذکر کیا؟

جواب: فعل امر کا اصل استعمال دو مفعولوں کی طرف تعددی ہوتا ہے پہلے مفعول کی طرف

بلکہ متعدد ہوتا ہے جب کہ دوسرے مفعول کی طرف باء کے واسطے ہے۔ لیکن باء جارہ کو ان فعل میں حذف کرنا معروف ہے اور دونوں مفعولوں کی طرف متعدد ہونے ہوتا ہے۔ اس لیے مصنف نے ماقومرنو فرمایا یعنی دوسرے مفعول بھی ذکر کیا اور باء حرفاً جارہ کو حذف بھی کیا۔

سوال نمبر ۳۸۸: فاقع کے حوالے سے علامہ بیضاوی کی تشریح و تفسیر کا جائزہ چیز کجھے نہیں سروز کے کہتے ہیں؟

جواب: فاقع 'الواقع' سے بنا ہے جس کا معنی زردی کا خالص ہونا ہے اس لیے اصل فاقع بطور تاکید کہا جاتا ہے اور لون (رُنگ) کی طرف اسکی نسبت کی گئی حالات کی صوراً کی صفت ہے، یہ تاکید کی فضیلت کے پیش نظر ہے گویا کہا گیا صفراء، شدید الصفراء صفر تھا، ہو سکتا ہے صفرۃ سے سیاہی مراد ہو کیونکہ شروع میں سیاہی ہوتی ہے یا اذتوں کی سیاہی پر زردی چڑھی ہوتی ہے لیکن یہ محل نظر ہے کیونکہ اس میں زردی کی تاکید فاقع سے نہیں آتی۔

سروز اصل میں دل کی لذت کو کہتے ہیں جب کوئی نفع حاصل ہو یا اس کی توقع ہو اور یہ لفظ سر سے بنا ہے کیونکہ یہ دل میں ایک رازی طرح ہوتا ہے۔

سوال نمبر ۳۸۹: ان البقر الخ کی دوسری قراءت ذکر کریں اور قشایہ کون کوئی سورتوں میں پڑھا گیا؟

جواب: ان البقر کو ان الباقر بھی پڑھا گیا اور باقر گایوں کی ایک جماعت بھی کہتے ہیں جس طرح الباقر، اور البااقر، جماعت کو کہا جاتا ہے۔ تشابہ میں مصنف نے سولہ قراءتیں ذکر کی ہیں؟

(1) تشابہ: شیئن کی تخفیف باء اور باء کے قرع کے ساتھ علم لوگوں کی قراءت ہیں

ہے۔ (یہ ماضی کا صیغہ ہے)

(۲) **یقشابہ:** (۳) تتشابہ (۴) تشابہ ایک تاء حذف ہو گئی (مضارع کا صیغہ ہے) اصل میں تتشابہ تھا۔

(۵) **یشابہ:** اصل میں یقشابہ تھا تاء کو شین سے بدل کر شین کا شین میں ادغام کیا یقشابہ ہو گا۔ یہ مذکور کا صیغہ ہے۔

(۶) **تتشابہ:** کی تاء کو شین سے بدل کر شین کا شین میں ادغام کیا تتشابہ (مونت کا صیغہ ہو گیا)

(۷) **تشابہت:** (بروزن تفاصیل) مونت کا صیغہ ماضی۔

(۸) **تشابہت:** تاء مشد دی ہے لیکن مضارع نہیں اس لیے یہاں تاء کا شین میں ادغام نہیں۔ ممکن ہے ان البقرۃ تشابہت ہو ایک تاء بقرۃ کی اور دوسری تاء تفاصیل کی اب تفاصیل کی تاء کو شین سے بدل کر شین کا شین میں ادغام کیا اب شروع میں ہمزة لائے کیونکہ ساکن سے ابتداء نہیں ہو سکتی جب لفظ بقرۃ کے ساتھ ملا تو ہمزة کی ضرورت نہ رہی لہذا وہ گزیا (تفصیل حاشیہ شیخ زادہ میں دیکھیں)

(۹) **تشبہ شین:** اور باء دونوں مشد دیں اصل میں تتشبہ تھا دوسری تاء کو شین سے بدل کر ادغام کیا۔

(۱۰) **تشبہ ماضی مذکور کا صیغہ۔**

(۱۱) (۱۲) (۱۵) (۱۶) **متشابہة، مُتَشَابِهَة، مُتَشَبِّهَة، مُتَشَبِّهَة:** چاروں اسم فاعل کے صیغے ہیں پہلے دو تتشابہ سے اور دوسرے دو تشبہ سے۔ البقرۃ کی جمع ہے لہذا مونت کا صیغہ جائز ہے کیونکہ فاعل اسی صیغہ کو لہذا لفظ کو

دیکھتے ہوئے مذکور کی ضمیر اور جماعت کی تاویل کی وجہ سے موہف کا صیغہ لایا ہے۔

سوال نمبر ۳۹۰: حادث اللہ تعالیٰ کے ارادے سے ہوتے ہیں اور امر بھی ارادے سے متعلق ہوتا ہے اس موقف پر ہمارے اصحاب کے استدلال کی کیا صورت ہے؟ نیز محترزلہ اور کرامہ کیا کہتے ہیں اور ان کو کیا جواب دیا گیا ہے؟

جواب: ہمارے اصحاب کا استدلال یوں ہے کہ احمد اہ (ہدایت پانے) کو مہیہت خداوندی سے متعلق کیا اگرچہ یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام سے صادر ہوا اور امر بعض اوقات ارادے سے متعلق ہوتا ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ امر کے بعد عکس کو مشیت النبیہ سے متعلق کیا گیا اگر امر اور ارادہ ساتھ ساتھ ہوتے تو یہ تعلیق نہ ہوتی۔

محترزلہ اور کرامہ کہتے ہیں کہ امر عین ارادہ ہے اور اللہ تعالیٰ جس بات کا حکم دیتا ہے اس کا ارادہ بھی کرتا ہے ان کو جواب یوں دیا گیا کہ یہاں تعلیق ہے اور تعلیق حدوث تعلق کو شلزم ہے۔ اگر ان میں انفکا ک ہوتا تو تعلیق نہ ہوتی۔

سوال نمبر ۳۹۱: لا ذلول تثیر الارض ولا تسقی الحرش کی خوبی تحقیق کیا ہے اور اگر لا ذلول کو فتح کے ساتھ پڑھیں تو معنی کیا ہوگا؟

جواب: لا ذلول بقرہ کی صفت ہے اور دوسرالام زائدہ ہے جو پہلے لام کی تاکید ہے دونوں فعل یعنی تثیر الارض ولا تسقی الحرش ذلول کی صفت ہیں یعنی لا ذلول مثیرۃ وسایقہ اور لا ذلول کو فتح کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے اس صورت میں لائے نفی جملہ ہو گا اور خبر مذوف ہو گی یعنی لا ذلول نہ ہے یعنی جہاں یہ گئے وہاں کوئی ذلول نہیں ہے۔

سوال نمبر ۳۹۲: مسلمۃ سے کس بات کی طرف اشارہ کیا گیا اور شیعۃ کا کیا معنی ہے نیز

یہاں اس سے کیا مزاوی ہے؟

جواب: یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وہ گائے عیب سے محفوظ ہے یا اس کے مالک عمل سے بچے ہوئے ہیں یا اس کا رنگ خالص ہے۔

شیہہ کا معنی ہے ایسا رنگ جو اس کی جلد کے رنگ کے خلاف ہو و شاہ و شیہہ و شیہہ (یہ مصدر ہے) جب کسی کا رنگ دسرے رنگ سے مل جائے یہاں اس کے رنگ کے خالص ہونے کی طرف اشارہ ہے۔

سوال نمبر ۳۹۳: قالوا الا ن جئت بالحق اللہ الا ن میں کیا کیا لغات ہیں اور امام بیضاوی رحمہ اللہ نے و ما کا دو ایف اعلوں میں کون کوئی وجہہ بیان کی ہیں؟

جواب: الا ن میں کے ساتھ استفہام کے طور پر پڑھا گیا نیز بمزہ کو حذف کر کے اس کی حرکت لام کو دے کر الا ن بھی پڑھا گیا۔

امام بیضاوی فرماتے ہیں چونکہ انہوں نے بات کو لمبا کر دیا اور بار بار رجوع کرتے رہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ گائے کو ذبح کرنا نہیں چاہتے تھے یا قاتل کا علم ہو جانے کی وجہ سے شرمندگی یا گائے کی قیمت کا زیادہ ہونا ان کو اس عمل سے یعنی ذبح کرنے سے روک رہا تھا۔

سوال نمبر ۳۹۴: لفظ کاد کے بارے میں مصنف غاییہ الرحمۃ نے کیا لکھا ہے؟ نیز بتائیے کہ فذ بحوثا اور ما کادو ایف اعلوں میں بظاہر تعارض کا کیا جواب ہے؟

جواب: کاد افعال مقاربہ میں سے ہے اور اس کی وضع خبر کے خصوص کو قریب کرنے کے لیے ہے جب اس پر نہیں داخل ہوتا بعض نے کہا اس وقت یہ مطلقاً اثبات کا معنی دیتا ہے بعض نے کہا ماضی کے معنی میں ہوتا ہے اور صحیح یہ ہے کہ اس کا حکم وہی ہے جو باتی افعال کا ہے۔ فذ بحوثا اور ما کادو ایف اعلوں میں کوئی تعارض نہیں کیونکہ دونوں کے

وقت میں اختلاف ہے معنی یہ ہے کہ وہ جب تک بوال کرتے تھے اس وقت تک وہ ذمہ کرنے کے قریب نہ تھے لیکن جب سوالات اور بہانے شتم ہو گئے تو وہ ذمہ کرنے پر مجبور ہو گئے جس طرح کوئی شخص کوئی کام کرنا نہیں چاہتا لیکن اسے مجبور اور کام کرنا پڑتا ہے۔

سوال نمبر ۵۹۵: واد فتیلتم میں جمع کی ضمیر یوں لائی گئی جبکہ قاتل ایک تھانیز اذار اتم کی اصل کیا ہے؟

جواب: چونکہ ان سب میں قتل واقع ہوا اس لیے سب پر ذمہ داری ذاتی گئی اور جمع کا صیغہ لایا گیا۔

ادار اتم اصل میں قدار اتم تھا اس کا دال میں ادغام کیا گیا اور شروع میں ہمڑہ لایا گیا اور یہ باہم جھگڑے کے معنی میں آتا ہے چونکہ وہ لوگ اس قتل کی ذمہ داری ایک دوسرے پر ڈالتے تھے اس لیے باہم جھگڑے کا ذکر ہوا۔

سوال نمبر ۵۹۶: واعمل مُخْرِج لاتہ حکایہ مستقبل النخ اس عبارت کو لانے کا کیا مطلب ہے؟ کسی اعتراض کا جواب ہے تو وہ اعتراض کیا ہے؟

جواب: اعتراض یہ ہے کہ مخرج اسم فاعل ہے اور اسم فاعل اپنے فعل کا عمل اس وقت کرتا ہے جب حال یا استقبال کے معنی میں ہو اور یہاں ماضی کے معنی میں ہے کیونکہ نزول قرآن کی نسبت یہ واقعہ ماضی میں واقع ہوا لہذا مناسب یہ ہے کہ مخرج عمل نہ کرے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ان لوگوں کے جھگڑے کی نسبت سے یہ عمل مستقبل میں ہوا اور یہاں اس کی حکایت ہے۔

جس طرح اصحاب کہف کے کتے کے بارے میں فرمایا بسا سلط ذراعیہ بالوصید یہاں بھی ماضی کا واقعہ ہے اور بسا سلط اسم فاعل ہے۔ لیکن یہ عمل کی حکایت ہونے کی وجہ سے جائز ہے۔

سوال نمبر ۳۹۷: اضطرابوہ میں ضمیر منصوب نفس کی طرف لوٹی ہے تو اسے مذکور کیوں لا یا  
گیا نہیں ببعضہا میں بعض سے کوئا عضو مراد ہے۔

جواب: اگرچہ یہ ضمیر نفس کی طرف لوٹی ہے اور نفس مونہ ہے لیکن یہاں شخص یا قتیل کی  
تدویل میں ہے لہذا اندر کی ضمیر لائی گئی۔

بعض عضو سے مراد بہ سے چھوٹا عضو ہے بعض کے نزدیک اس سے زبان مراد  
ہے کسی نے دا ائیں ران کا قول کیا یہ بھی کہا گیا کہ کان مراد ہے اور ایک قول کے مطابق گائے  
کی دم مراد ہے۔

سوال نمبر ۳۹۸: اللہ تعالیٰ نے شروع میں خود ہی قاتل کے باوے میں کیوں نہیں بتایا اور  
گائے ذبح کرنے کا حکم کیوں دیا اس میں کن کن باتوں کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: اس طریقے کو اختیار کرنے میں ان امور کی طرف توجہ دلائی گئی۔

(۱) اس میں قربانی کرنے اور جانور ذبح کرنے کے ذریعے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل  
کرنا پایا جاتا ہے۔

(۲) واجب کی ادائیگی۔

(۳) یتیم بچے کو لفظ پہنچانا (کیونکہ وہ گائے ایک یتیم بچے کی تھی)

(۴) توکل علی اللہ کی برکت اور اولاد پر شفقت (کیونکہ اس بچے کے والد نے اللہ  
تعالیٰ پر توکل کرتے ہوئے گائے کو چھوڑ دیا اور اپنے بچے پر شفقت کے تحت اللہ  
تعالیٰ سے اس کی حفاظت کی دعا مانگی)

(۵) اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ طالب حق کوئی قربانی پیش کرے صدقہ و خیرات  
کرے اور طلب حق کی راہ پر چلے۔

(۶) اور قرب خداوندی حاصل کرنے کے لیے تیقی سے تیقی چیز پیش کی جانے جس طرح نہایت تیقی کا نتیجہ کی قریبی دی گئی۔

(۷) اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ہمہ حقیقی اللہ تعالیٰ ہے اس طبق مکمل علامات ہیں مورث نہیں ہیں۔

سوال نمبر ۹۹: نفسانی خواہشات کے قتل اور گائے کے قتل میں کس کس اعتبار سے مطابقت ذکری گئی ہے؟

جواب: نفس کو گائے کی طرح قرار دیا اور نفس سے مراد شہوانی قوت ہے لہذا اسے قتل کیا جائے یعنی خواہشات کو ختم کیا جائے۔ اور یہ وہ وقت ہے جب بچپن کی قوت اور بڑھاپے کا معرفہ ہو یعنی جوانی کا وقت ہو گویا جوانی درمیانی عمر کی گائے کی طرح ہے اور جس طرح وہ گائے خوبصورت تھی اور دیکھنے والوں کو خوش کرنے والی تھی اسے ذبح کیا گیا اسی طرح جب خوبصورت جوانی ہو لائج اور حرص نہ ہو ایسے وقت میں اپنے آپ کو اپنے رب کے سامنے پیش کرنا اس عمر میں گائے کو ذبح کرنے کی طرح ہے۔

سوال نمبر ۱۰۰: قسادت قلبی کیا ہے اور شہم لانے میں کیا حکمت ہے؟

جواب: قسادت کا الفوی معنی سخت گاڑھا ہونا ہے جس طرح پھر ہوتا ہے اور دل جب غور و فکر سے دور ہو تو یہ قسادت قلبی ہے اور تم تراخی کے لیے آتا ہے گویا جب یہ لوگ آیات و مجزا ت کو دیکھتے ہیں تو ان کے لیے دل ماننے کے لیے زم ہونے چاہیں لیکن ان کے دل سخت ہیں لیکن حقیقی طور پر یہ تراخی کے لیے نہیں ہے کیونکہ آیات کو دیکھنے اور دل کی سختی میں فصل نہیں پہنچتی جب شہم کو حقیقی معنی پر محمل کرنا صحیح نہیں تو اسکو مجازی معنی پر محول کیا جائے گا یعنی جھکندا۔ آدمی سے یہ بات بعید ہے کہ وہ آیات خداوندی میں غور نہ کرے۔

سوال نمبر ۱۰۱: اقسی کی بجائے اشد قسوة لانے کی کیا وجہ ہے؟ اور مذکوف

المساف واقیم المضاف الیہ مقامہ میں کس بات کی طرف اشارہ ہے؟

جواب: جب فعل ثلاثی مجرد ہو اور نک دعیب کے معنی میں ہو تو اسم تفضیل "افعل" کے وزن پر آتا ہے یہاں افعل کی بجائے رشد قسوہ اس لیے لایا گیا کہ اس میں مبالغہ زیادہ ہے اور یہاں مقصود دل کی بخی کو پھر کی بخی سے زیادہ قرار دینا نہیں بلکہ یہ بتانا کہ دلوں کی بخی بہت زیادہ ہے اگر دلوں اور پھر وہ کام مقابلہ ہوتا تو پھر افعل کا صیغہ ہوتا۔

یہاں لفظ مثل لفظ اشد کی طرف مضاف ہے اور اسے حذف کر دیا گیا اعش نے اشد کی دال پر فتح پڑھا لیجئی اشد مضاف الیہ ہونے کی وجہ سے مجرور ہے اور چونکہ یہ غیر منصرف ہے اس لیے حالت جرمیں فتح پڑھا گیا۔

سوال نمبر ۲۰۲: وَانْ مِنْ الْجَارَةِ الْخَسْرَ كیا بات کی تعلیل ہے؟ اور پھر کے شق اور ہوٹ سے کیا بات بتانا مقصود ہے؟ نیز تفجر کا حقیقی معنی کیا ہے؟

جواب: یہ تفضیل کی تعلیل ہے یعنی پھر متاثر ہوتے ہیں چنانچہ بعض پھر پھٹ جاتے ہیں اور ان سے پانی نکلتا ہے بعض سے نہریں جاری ہوتی ہیں اور بعض اور پر سے نیچے کو گرتے ہیں لہذا پھر وہ کے مقابلے میں ان دلوں میں بخی زیادہ ہے۔ پھر وہ کے شق ہونے اور گرنے سے اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ پھر اپنے رب کے ارادے کے ساتھ جمک جاتے ہیں جب کہ یہ دل متاثر نہیں ہوتے اور حکم خداوندی کے سامنے نہیں جھکتے۔

تفجر کا معنی کشادگی اور کثرت کے ساتھ کھلنا ہے اور خشیت کا مجازی معنی یعنی تعلیل حکم مرا دلیا گیا۔

سوال نمبر ۲۰۳: وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ کیا گیا ہے؟

جواب: اس میں اس بات کی طرف متوجہ کیا گیا کہ دلائل کے ملاحظہ کے باوجود جب تم نے اپنے دلوں کو خست کر لیا اور غم حکم خداوندی کے سامنے نہیں جھکتے تو تمہارے ان اعمال کا بدله دیا

ہبائے کا اوزیر اللہ تعالیٰ کے علم و شمار میں ہیں۔

سوال نمبر ۳۰۳: الفقط ملعون میں کس سے خطاب ہے اور یومِ موت والکم سے کیا مراد ہے یہ کن لوگوں کے ہمارے میں ہے؟

جواب: اس میں نبی اکرم ﷺ اور مونوں کو خطاب ہے اور یومِ موت والکم سے تصدیق مراد ہے یا یہ کہ وہ تمہارے کہنے پر ایمان لائیں۔ مطلب یہ کہ یہودی ایسا نہیں کرتے تو یہ یہودیوں کے ہمارے ہیں ہے اور نبی اکرم ﷺ نیز مونوں کو خطاب کر کے فرمایا کہ یہ طمع نہ رکھو کہ وہ تمہاری تصدیق کریں گے یا کہنے پر ایمان لائیں گے۔

سوال نمبر ۳۰۵: کون سے یہودیوں نے تورات میں تحریف کی اور کیا تحریف کی نیز اس بات کو یہاں ذکر کرنے کی وجہ کیا ہے؟

جواب: حضور ﷺ کے زمانہ مبارک کے یہودیوں کے آباؤ اجداد مراد ہیں انہوں نے تورات میں مذکور نبی کریم ﷺ کے اوصاف کو بدلتا اسی طرح آیت رجم میں تبدیلی کی اور اپنی مرضی کی تفسیر کرتے تھے یہ بھی کہا گیا وہ سڑا فراد مراد ہیں جن کو طور پر جانے کے لیے منتخب کیا گیا انہوں نے اللہ تعالیٰ کا حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کلام سنایا ہر کہنے لگئے تم نے سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا اگر تم یہ کام کر سکو تو کرو اور اگر چاہو تو نہ کرو یہ بات یہاں ذکر کر کے بتایا کہ ان لوگوں کے پیشو اس حالت پر تھے تو اب اگر یہ لوگ بھی اسی قسم کی جہالت کا ثبوت دیتے ہیں تو تعجب کی بات نہیں۔

سوال نمبر ۳۰۶: وَإِذَا الْقَوَا الَّذِينَ آمَنُوا: میں ملاقات کرنے والوں سے کون لوگ مراد ہیں اور قالوا امْنًا میں ایمان سے کیا مراد ہے نیز وَاذَا خَلَا بِعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ میں فاعل کون ہے اور لبعض مجرور سے کون لوگ مراد ہیں؟

جواب: ملاقات کرنے والوں سے مخالفین مراد ہیں ایمان سے مراد اس بات کی تصدیق ہے۔

کہ مسلمان حق پر ہیں اور ان کے رسول وہی ہیں جن کی تورات و نجیل میں خوشخبری دی گئی ہے۔

خلا کا قابل بھی منافقین ہیں اور الی بعض سے مراد وہ ہیں جو ان یہودیوں میں سے منافق نہیں ہیں اور ہو سکتا ہے منافق مراد ہوں۔

سوال نمبر ۷۷: بما فتح اللہ سے کیا مراد ہے؟ اور لیحاج و کم عند ربکم من عند کس معنی میں ہے عند ربکم سے کوئی دوسرا مفہوم بھی مراد لیا گیا ہے اگر ایسا ہے تو اس کی وضاحت کیجئے؟

جواب: بما فتح اللہ سے مراد بھی اکرم ﷺ کے اوصاف ہیں جو تورات میں بیان کیے گئے۔ عند ربکم سے مراد یا تو یہ ہے کہ جو کچھ تمہارے رب کے نزدیک ہے یا جب تمہارا رب یہ بات ذکر کرے یا جو کچھ تمہارے رب کے رسول کے نزدیک ہے اور یہ بھی کہا گیا کہ قیامت کے دن تمہارے رب کے پاس ذکر کریں۔

سوال نمبر ۷۸: افلا تعلقون کا مفعول کیا ہے؟

جواب: یا تو یہ طالمت کرنے والوں کا کلام ہے تو معنی یہ ہو گا کہ تمہیں سمجھنے نہیں کہ وہ اس بات کو لے کر تم سے جھکڑا کریں گے یا اللہ تعالیٰ کا موننوں کو خطاب ہے کہ تم ان سے ایمان کی طمع کیوں کرتے ہو کیا تمہیں ان کا حال معلوم نہیں اور تم نہیں جانتے کہ ان سے ایمان کی توقع نہیں کی جاسکتی۔

سوال نمبر ۷۹: اولاً یعلمون اللہ کا فاعل کون لوگ ہیں اور اس میں کس بات کا رد ہے؟

جواب: اس کا فاعل منافقین یا ان کو ملامت کرنے والے ہیں یا دونوں مراد ہیں یا وہ بھی اور وہ بھی جو تورات میں تجدیلی کرتے ہیں۔

اس میں ان لوگوں کے اس خیال کا رد ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی پاتوں سے واقف

نہیں اس لیے فرمایا کہ انکی پوشیدہ اور ظاہر تماہیں اللہ تعالیٰ کے سامنے ہیں۔  
سوال نمبر ۲۱: امنی کا کیا معنی ہے نیز امنی کا الغوی اور اصطلاحی معنی ذکر کریں اور بتائیں  
کہ یہاں امنی سے کیا مراد ہے؟

جواب: یہاں امنی کا معنی کتابت کی معرفت نہ رکھنے والا جانل ہے چنانچہ یہودیوں میں  
بے شخص کو امنیوں کہا گیا کہ وہ لکھا پڑھتا ہیں جانتے تھے کہ توبات کا مطالعہ کرتے اور اس  
کے مفہامیں کو سمجھتے۔

الامانی، امنیت کی جمع ہے اس کا بنیادی معنی وہ انسانی خواہش جو دل میں چھپا  
رکھی ہو اس لیے جھوٹ پر بھی اس کا اطلاق یوگا تمنا کو بھی امنیت کہا جاتا ہے مطلب یہ ہے  
کہ وہ ان جھوٹی باتوں کا اعتقاد رکھتے تھے جو تحریف کرنے والوں سے حاصل کی ہیں۔ مثلاً یہ  
کہ جنت میں صرف یہودی داخل ہوں گے نیز انہیں صرف چند دن عذاب ہو گا یہ بھی کہا گیا  
کہ ان کی ایسی تراویت مراد ہے جو معرفت اور تدیری سے خالی ہو۔

سوال نمبر ۲۲: ظلن کے کہتے ہیں اور یہاں ان لوگوں کی کس بات کو ظلن کہا گیا؟  
جواب: علم کے مقابلے میں ایسی رائے اور اعتقاد جو قطعی نہ ہو اگرچہ وہ شخص اپنے طور پر  
اعتقاد جازم رکھتا ہو جس طرح مقلد کا اعتقاد اور کسی شبہ کی وجہ سے راہ تھی سے بھک جانے  
والا۔ یہودیوں کے جن عقائد کا پچھلے سوال کے جواب میں ذکر ہوں ان کو ظلن قرار دیا گیا۔

سوال نمبر ۲۳: ویل کیا ہے اور تکتعونِ الكتاب میں کتاب سے کیا مراد ہے۔ اور کتابت  
سے کیا؟ نیز باید یہم لانے کی کیا وجہ ہے جب کہ کتابت ہاتھ سے ہی ہوتی ہے؟

جواب: ویل سے مراد فسوس اور حرست ہے یہ بھی کہا گیا کہ جہنم کی ایک وادی کا نام ویل  
ہے جس میں اس قسم کے لوگ داخل ہوں گے اسی لیے اس وادی کو جاز ویل کہا گیا کتاب  
سے مراد وہ کام ہے جس میں تحریف کی گئی یا جھوٹی تاویلات مراد ہیں اور باید یہم کا اضافہ

ٹاکسید کے لیے ہے جس طرح کہتے ہیں "کتبہ بیمعینی" میں نے اپنے دامیں ہاتھ سے لکھا۔

سوال نمبر ۲۱۳: شمنا قلیلا: سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ زیادہ قیمت پر آیات میں رد و بدل جائز ہے اس کا کیا جواب ہے؟

جواب: اس سے دنیوی مال و متعار مراد ہے اور وہ کتنا زیادہ ہی کیوں نہ ہو اس عذاب کے مقابل میں کم ہے جس کے وہ متحقق ہوئے یہ مطلب نہیں کہ زیادہ قیمت پر رد و بدل جائز ہے بعثت بھی لیا جائے وہ قلیل ہی ہو گا۔

سوال نمبر ۲۱۴: میں اور لمس میں کیا فرق ہے نیز ایام معدودہ سے کون سے دن مراد ہیں؟

جواب: المنس ایصال الشی بالبشرہ بحیث تناثر الحاسة بہ کسی چیز کو جلد تک اس طرح پہنچانا کو محسوس کرنے والی قوت اس سے متاثر ہو میں کہلاتا ہے۔ اور لمس اس کے لیے طلب کی طرح ہے کہا جاتا ہے المسه فلا اجد میں اس کو طلب کرتا ہوں لیکن نہیں پاتا۔

ایام معدودہ سے چند گنتی کے دن مراد ہیں ایک روایت میں ہے کہ ان میں سے بعض نے کہا کہ تمیں صرف چالیس دن عذاب ہو گا اور وہ بچھڑے کی پوچھ کے دن ہیں بعض نے کہا دیا کی کل مدت سات ہزار سال ہے اور تمیں ہر ہزار سال کی جگہ ایک دن عذاب ہو گا۔

سوال نمبر ۲۱۵: قل اتَّخَذَ اللَّهُ عَهْدًا كَلَّتِ شَفَاعَتِهِ میں خبر اور وعدہ فرمانے میں کیا حکمت ہے؟ نیز فلن یخلف اللہ عہدہ جواب شرط ہے اس کی شرط کیا ہے؟ اور "وفیه دلیل علی ان "الخلف فی خبرِ محال" کی وضاحت کریں؟

جواب: عہد کی تفسیر خبر اور وعدہ سے گر کے اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ یہاں عہد کا تحقیقی متنی مرا نہیں کیونکہ یہ دو آدمیوں کے درمیان ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ سے اس کے قویں کا وہ بھی نہیں ہوتا بلکہ مجازی متنی مرا ہے اور وہ خبر یا وعدہ ہے۔

فلن یخلف اللہ کی شرط مقدر ہے یعنی "ان اتخاذ تم عہد اللہ عہدا فلن یخلف اللہ عہدہ" اور فی دلیل میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جو وعدہ فرماتا ہے یا خبر دیتا ہے اسے پورا کرتا ہے فلن یخلف اللہ میں اس بات کی دلیل ہے اہل سنت و جماعت کا سچی عقیدہ ہے۔

سوال نمبر ۱۳۱۶: ام تقولون اللخ میں لفظ "ام" کو نہیں ہے جو صورت مرا دیوار اس کے اعتبار سے معانی کی وضاحت کریں؟

جواب: "ام" ہمزة استفهام کے مساوی ہے یعنی دو باتوں میں سے جو بھی ہواں صورت میں یہ بات یقینی ہوتی ہے کہ دونوں میں سے ایک ضرور واقع ہے مطلب یہ ہو گا کہ یا تو تم نے اللہ تعالیٰ سے وعدہ لیا یا تم اللہ تعالیٰ پر جھوٹ بولتے ہو ایک بات ضرور ہے۔

یا ام منقطعہ مل کے معنی میں ہے یعنی کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے وعدہ لیا نہیں بلکہ تم اللہ تعالیٰ پر جھوٹ بولتے ہو۔

سوال نمبر ۱۳۱۷: بلى من کسب سنیتہ اللخ میں بلى کے حوالے سے مشرکی تقریرہ کر کریں اور سنیتہ و خطیثہ میں فرق کی وضاحت کریں؟

جواب: یہودیوں نے کہا تھا کہ انہیں طویل مدت عذاب نہیں ہوگا اس کی نفی کرتے ہوئے عمومی طریقہ اختیار کیا اور بتایا کہ جو گناہ کرے گا (یہاں کفر مرا دیتے ہے) وہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا اسکے لیے نہیں بلکہ اس قسم کے دوسرے لوگوں کو بھی شامل کر کے عام حکمر بیان کیا اور بلى متنی بات کو ثابت کرنے کے لیے آتا ہے یعنی نفی کو توڑ دیتا ہے چاہے وہ نقی

استفہام سے خالی ہو جیسے مقام نہیں یا استفہام سے مصلح ہو جیسے الاست بہکم سیئے کا معنی تبیح ہے خلیہ اور سیئے میں فرق یہ ہے کہ بالذات جس کا قصد کیا جائے اب بھض اوقات سیفہ کہتے ہیں اور خلیہ کا فقط عام طور پر اس گناہ پر بولا جاتا ہے بالذات جس کا ارادہ نہ کیا ہو کسب نفع حاصل کرنے کو کہتے ہیں۔ یہاں مخفی عمل حکیمی میں ہے یعنی برائی گمانا۔

سوال نمبر ۲۱۸: احاطت بہ خطیثہ کے ضمن میں احاطہ کے حوالے سے مصنفوں کی تفصیلی آنکشہ کا خلاصہ کر کر میں؟

جواب: مفسر کے کلام کا خلاصہ یہ ہے کہ کافر اور مسلمان میں یہ فرق ہے کہ اگر مسلمان تقدیق اور اقرار پر کے علاوہ کوئی تکمیل کرے پھر بھی گناہ اس کا احاطہ نہیں کرتے جب کہ کافر پر ان گناہوں کا غلبہ اس طرح ہوتا ہے کہ گویا گناہوں نے اسے گیر لیا۔

تفصیل یہ ہے کہ جو شخص گناہوں میں بتلا ہو اور ان کو نہ چھوڑے تو اس کی عادت بن جاتی ہے اور اب یہ گناہ اس کے دل کو گیر لیتے ہیں حتیٰ کہ وہ طبعی طور پر گناہوں کی طرف مائل ہو جاتا ہے ان کو اچھا سمجھتا ہے اور اس کا عقیدہ ہوتا ہے کہ اس کے علاوہ کوئی لذت نہیں اور منع کرنے والے سے بغضہ رکھتا ہے کسی خیر خواہ کی بات نہیں مانتا جب کہ مومن کا ایمان اس انہاک سے دور رکھتا ہے لہذا گناہ اس کا احاطہ نہیں کرتے۔

سوال نمبر ۲۱۹: فاولٹ ک اصحاب النار سے کبیرہ گناہ کے مرتكب کے ہمیشہ ہمیشہ جنم میں رہنے کی نفی کیسے ہوتی ہے؟

جواب: اس سے مراد کفار ہیں کیونکہ خلیہ سے مراد کافر ہو گا چونکہ گناہ کبیرہ کے مرتكب کافر نہیں لہذا وہ اش میں ہمیشہ نہیں رہیں گے اور خلیہ سے مراد گناہ کبیرہ ہو تو اس سے مراد یہ ہے کہ وہ لوگ جو زندگی کے آخوندگی کے دم تک کبیرہ پر مصروف ہے اور توبہ کے بغیر مر گئے اور خلود سے

خرصہ دراز تک جہنم میں زہنا براد ہو گا ہمیشہ کے لیے نہیں۔

بِوَالْتَّمَرِ ۝۲۲۰: وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَلْفَسِيرِ مِنْ مَصْنُفِ رَحْمَةِ اللَّهِ نَّبِيِّ اللَّهِ تَعَالَى كَيْ أَيْكَ عَادَتْ بِيَانِ كَيْ ہے وَهَ كَيْا بَے اُور اُسکی وَجَہَ كَيَا ہے نیز اس آیت نے کیے ثابت ہوتا ہے کہ عمل ایمان سے خارج ہے؟

جواب: اللہ تعالیٰ کی عادت مبارکہ ہے کہ وعدہ کا ذکر بھی کرتا ہے تاکہ اس کی رحمت کی امید کی جائے اور اس کے عذاب سے ڈر جائے۔

عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَمَنُوا بِعَطْفٍ سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان اور اعمال صالح الگ الگ ہیں اور عمل ایمان سے خارج ہے۔

اَتَقْرَبُوا اللَّهَ

حَقَّ نِعَمَاتِكُ